# THE HISTORY OF THE SYRIAN ORTHODOX CHURCH OF ANTIOCH

PART II

SEVERIOS ISAAC SAKA

METROPOLITAN

Printed by
GREGORIOS YOHANNA IBRAHIM

Metropolitan

ALEPPO SYRIA

الماتلة كمة

وعدها روز ادر ادر وسد صنار

Ex Libris

Beth Mardutho Library

The Malphono George Anton Kiraz Collection

و ایما و محمد که که که طاقط می دیم اقط او محمد معتب معتب معتب الله معدد الله و معدد الله معدد الله معدد می الله که معدد الله معدد الله که معدد الله معدد ال

Anyone who asks for this volume, to read, collate, or copy from it, and who appropriates it to himself or herself, or cuts anything out of it, should realize that (s)he will have to give answer before God's awesome tribunal as if (s)he had robbed a sanctuary. Let such a person be held anathema and receive no forgiveness until the book is returned. So be it, Amen! And anyone who removes these anathemas, digitally or otherwise, shall himself receive them in double.



السريان إيمان وحضارة آبائي

بقلم المرافع المستحق سراكم المناب البطيرة العتام

الجزء الثاني



#### سلسلة يصددها المطراق يوحن البراهيم متروبويت طب

المراسلات: دراسات سريانية مطرانية السريان الأرثوذكس حلب ـ سورية

#### السريان ايمان وحضارة

المطران يوحنا ابراهيم متروبوليت حلب

في الجزء الاول من هذا الكتاب تناول المؤلف الجليل مواضيع هامة وحساسة في آن واحد. واستخدم الاسلوب العلمي الرصين في عرضه التاريخي لمجريات الامور الدائرة في ارجاء كنيسة انطاكية السريانية. وقسيم كتابه الى ثلاث مراحل:

المرحلة الاولى دارت حول الكنيسة المسيحية الفتية ، وابرز نقاطها قوة الروح القدس في نمو الكنيسة . قوله : « بما اث الكنيسة هي جسد المسيح فالروح القدس هو حياة جسد الكنيسة ،

والمرحلة الثانية تناوات الكنيسة المسيحية الجامعة . بدأت باطلالة مار اغناطيوس النوراني ثالث بطاركة انطاكية الرب باواخر القرن الخامس . وهي مرحلة هامة من عمر الكنيسة المسيحية . تحدث فيها المؤلف عن الاضطهادات ، وموقف السلطة الزمنية بعد تنصير قسطنطين ،

والمجامع المسكونية الثلاثة، ومجمع خلقيدونية، واهم البدع والهرطقات وكيفية معالجتها، وتحديد الايمان الرسولي.

اما المرحلة الثالثة \_ وقد قالت قسماً كبيراً من الكتاب \_ تنقيل المؤلف خلالها بين صفحات التاريخ البيعي للسريان . فن الرئاسة الروحية ودورها وموقع البطريرك والمفريان الى العلاقات التاريخية مع بقية الكنائس المشتركة في الايمان . ومن مكانة عروس ما بين النهرين : الرها ، إلى تنصير العرب واهم القبائل العربية المسيحية ، ونشاطاتهم الدينية ، وعلاقة المسيحية بالاسلام . ومن شعراء الرهبنة ومشاهير النساك وأم الاديار إلى تاريخ موجز لجوهرة انطاكية : الكنيسة السريانية في الهند ، واخيراً صفحة من تاريخ الاضطهادات الدينية .

اما الجزء الشاني فهو آبائي بحت يتطرق فيه المؤلف إلى قصة جهاد الآباء وهو جزء لا يتجزأ من جهاد الكنيسة. واستثنى مآثر هؤلاء الآباء في ميادين العلم والمعرفة ليفصله لنا في الجزء الثالث من هذا الكتاب ان شاء الله.

وفيِّقنا الله في خدمتنا، وله المجد والاكرام دامًا والى ابد الآبدين.

احد الشعانين ١ ايار ١٩٨٣

#### المقدمة

هذه قصة الجهاد في الكنيسة السريانية الانطاكية ، تناولها الجزء الثاني من كتابنا السريان ايمان وحضارة بشكل شامل وموجز من عصر الرسل وحتى العصور المتأخرة ، وقد جاءت مراحل الجهاد تدور حول الآباء والقادة وقد يكون ذلك اعم فائدة واكثر شوقاً .

في تاريخ الكنيسة نجد سحابة من الآباء والقديسين، بطاركة ، ومفارنة ، واساقفة ، وكهنة ، وشمامسة ، وقد ترك كل منهم بصاته على جدار التاريخ ، واذا لكل علاماته الفارقة ، وسماته الخاصة . فهذا سفك دمه من اجل يسوع فحكان الشهيد وذاك تمينز بالجهاد في سبيل الايمان فحكان المجاهد الاول والآخر اشتهر بتصريف الامور بحكة وسداد رأي فحكان الاداري المحنيك والذي سلك طريق النسك والزهد فكان ملاكا بهيئة انسان واما من غاص في اعماق المعرفة فكان العالم المفكر . والهدف واحد هو تمجيد اسم يسوع المصلوب القائم من بين الاموات حيا محجداً .

والى جانب هؤلاء تلقى من زاغ عن الايمان فكان المرتد ومن خرج عن عقيدة الكنيسة فكان المبتدع ومن كفر وانكر يسوع فكان الجاحد ومن علم ضلالاً وقال باطلاً فكان الكذاب فالكنيسة والحالة هذه كالحديقة النضرة الغناء، وكالروضة الزاهية الفيحاء، وتسير في رحابها منتعشاً حيناً في جو مضمخ بعبير الزهور الجميلة، ومعبق بشذى الورود العطرة. وتسير حيناً متألماً اذ تدمي اقدامك العوسج والاشواك الحادة.

وقد اجاد صاحب سفر نشيد الانشاد الذي نطق بلسان حال الكنيسة قائلاً: امّا جميلة وسوداء (١) اجل ان الكنيسة المقدسة جميلة:

جميلة بيسوع عربسها المعلق على خشبة الصليب. جميلة بأنين شهدائها البررة يتصاعد من سوح الجهاد. جميلة بأجسام نساكها الضامرة المتمنطقة بالمسوح. جميلة بدموع النائبين ، وصلوات المؤمنين.

<sup>(</sup>۱) نش ۱/ه

والكنسة القدسة سوداء:

سوداء بالمرتدين ومنكري يسوع المعلوب. سوداء بالمتعالم الفاسدة ، واقوال الضلال.

سوداء بخطايا الناس واثمهم.

سوداء بالانقسام والشقاق بين صفوف ابنائها.

واني لست ادعي باتيان شيء مبتكر في هذا البحث ، وما اشتمل عليه من موضوعات . كما لم اطلع على القارىء بأحداث جديدة ، لان كل ما ورد وطرح موجود بصورة او باخرى في ذاك الكتاب او بغيره .

واخيراً ارجو من الأخ القارى، ، وهـو يطالع قصة جهاد كنيسته ، ويقف على المواقف النضالية لآبائه ، ان يزداد وسوخاً في ايمانه القويم ، وتمسكا بعقيدته الارثوذكسية ، واعتزازاً بكنيسته السريانية ام المجاهدين والقديسين .

دمشق ۱۹۸۳/۲/۱۰

سويريوس اسحق ساكا

#### المصادر

- ١ \_ الكتاب المقدس \_ العهدان القديم والجديد.
- ٧ \_ زكريا الفصيح (من علماء القرن السادس) \_ تاريخه بالسريانية
- ٣ \_ المفريان يوحنا ابن العبري ١٢٨٦ + تاريخه بالسريانية
  - ع البطريرك افرام الاول برصوم ١٩٥٧ +
- آ ـ الدرر النفيسة في مختصر تاريخ الكنيسة ـ محص ١٩٤٠
- ب\_ اللؤلؤ المنثور في تاريخ العلوم والآداب السريانية ط ١ حمص ١٩٤٠
- ح- نزهة الاذهان في تاريخ دير الزعفران -ماردين ١٩١٧
- د \_ تاريخ طور عبدين بالسريانية . والعربية ترجمة : المطران بولس بهنام بيروت ١٩٦٤
  - ه \_ تاريخ الابرشيات السريانية (مخطوط)

٥ - المطران بولس بهنام ١٩٩٩ +

آ \_ تيودورة الموصل ١٩٥٦

ب ـ بيت مرقس في اورشليم ـ القدس ١٩٦٢ ح ـ نفحات الخزام او حياة البطريرك افرام الموصل ١٩٥٩

٧ - البطريرك يعقوب الثالث ١٩٨٠ -

آ \_ المجاهد الرسولي الاكبر \_مار يعقوب البرادعي \_ دمشق ١٩٧٨

ب ـ نفح العبير او سيرة البطريرك مار سويريوس الكبير دمشق ١٩٧٣

ج- الاحاجي في جهاد القديس مار فيلكسينوس النبجي دمشق ١٩٧٠

د ـ مار اثناسيوس الجمال في كتاب: الحقائق الحلية في الابحاث التاريخية الادبية والفلسفية دمشق ١٩٧٢

٧ - فيليب دي طرازي - اصدق ما كان في تاريخ لبان ج١

٨ - يوسف الحداد - فلسفة المسيحية ج١ بيروت ١٩٦٨
 ٩ - المطران يوحنا ابراهيم - نور وعطاء - حلب ١٩٨١
 ١٠- المطران اسحق ساكا - السريان ايمان وحضارة - الجزء الاول
 ملسلة « دراسات سريانية » حلب ١٩٨٣
 والمجلات: البطريركية القدسية . الآثار الشرقية .
 الشرق ولسان المشرق الموصلية . البطريركية الدمشقية .

تحت الطبع السريان ايمان وحضارة الجزء الثالث تراثي \_ ادبي

## الكنيسة المجاهدة

### بولس المجاهد الأكبر

« تعبت اكثر منهم جميعاً » (١)

« ماذا تفعلون تبكون وتكسرون قلبي ، لأني مستعد ليس أن أربط بقيود فقط بل ان اموت ايضاً في اورشليم لأجل اسم الرب يسوع » . ( )

« جاهدت الجهاد الحسن ، اكلت السمي ، حفظت الاعان » . (")

<sup>1.:10 5(1)</sup> 

<sup>14:4151(4)</sup> 

A: 5 % (4)

## الكنيسة والعالم

ظهرت المسيحية في فترة سياسية مظاهـة ، وفي وسط ديني فاسد موبوء ، وفي جو فكري فلسفي لا قرار له .

فن حيث الوضع السياسي : كان العالم يومئذ يحكمه الروم والفرس . وكان الروم قد سيطروا على معظم الاقطار الاوربية وعلى قسم كبير من قارتي آسيا وافريقيا واتخذوا رومة عاصمة للكهم . وكانت رومة قلد ادمجت الدول المتنافسة في امبراطورية واحدة ، وحطيمت القوميات المختلفة ، والاديان المتباينة ، وخلقت من الدول العالمية علكة عظيمة متحدة ، والى هذه المملكة كان يشير بولس الرسول في قوله : « ان ايمانكم ينادى فيه في كل العالم ه(١) .

واما الفرس فقد بسطوا نفوذهم على معظم الاقطار في قارة آسيا ، واتخذوا المدائن عاصمة لهم .

اما الحالة الدينية: فقد كان العالم يدين بديانتين ها الهودية والوثنية. وكانت الهودية قيد غت وتكاثرت

١١) دو ١/٨

فتجاوزت حدود فلسطين وانتشرت في كثير من اقطار الدنيا . وكان اليهود يقسمون انفسهم الى فئتين : العبرانيين المقيمين في فلسطين ومن تشبه بهم في سائر اقطار المالم وحافظوا على اللغة القومية والعوائد القومية . و الملنيين في مختلف انحاء العالم اليوناني الذين تهلنوا في سلوكهم و تطبعوا بعوائد من عاشوا بينهم ، فكانوا الاحرار بالنسبة للعبرانيين المحافظين .

ومن المعلوم ان الفكر اليهودي كان مطعماً بعرفة الاله الواحد ، ومدر "با ومروضاً في معرفة الله ، وفي كل ادوار تاريخ بني اسرائيل رئت في آذانهم اصوات الانبياء معلنة إرادة الله الصالحة ، وتخلل نسيج نبوءاتهم خيطذهي لامع ينبيء عن وعد سري عميق بحلول يوم مجيد . وبالرغم من هذا كله فقد عبث بالديانة اليهودية الفساد اذ دخلت عليها عقائد باطلة من الكلدانيين واليونانيين والأمم الجاورة لهم . اضف الى ذلك انقسامها الى مذهبين يهودي وسامري لمن من الكرها شيعة الفريسيين والزنادقة والصدوقيين واما المذهب المهودي .

اما الوثنية فقد عمّت جميع الشموب في المملكة الرومانية وبعض الأمم الشرقية كالمصريين والهنود . وكانت قائمة على ضلالات شنيعة وخرافات فظيعة ذلك انها عبدت المخلوقات المختلفة الانواع ، والمتفاوتة الاشكال . وكان لكل امة وشعب وقبيلة طائفة خاصة من الآلهة ، ولكل بلد صنف من المعبودات . واختص الفرس بالدين المجبوسي وهصو عبادة النار .

واما الجو الفكري الفلسفي: فلم يكن له قرار البتة. وكانت الفلسفة قسمين بونانية وشرقية . اما الفلسفة اليونانية التي ابتدأت في القرن السابع ق.م وانتهت بنهاية القرن الخامس الميلادي ، فكانت يومذاك اضربا مختلفة متناقضة ، فيها الابيقوريون نسبة الى زعيمها ابيقور الذي اقتصرت فلسفته على الاخلاق ، واستهدفت السعادة والنجاة من الألم، والرواقيون ومؤسس فلسفتهم هو زينون ، وسميت رواقية لان زينون كان يعلم تلاميذه في رواق ، وفلسفتها الدعوة الى الفضيلة لأجلل ذاتها . ومن تعاليمها: « اسع وراء الفضيلة ، اصغ الى صوت الضمير ، لان الضمير نوع من الواع الالوهية الداخلية » . وكانت لها سوق رائجة .

واما الفلسفة الشرقية ومركزها بالد فارس وسورية وبلاد الكلدانيين وعند اليهود ، فكانت مضطربة جداً بالرغم من محسناتها .

والى جانب الفلسفة كان زوايا للعبادات السرية مزيج من حكمة اليونان ومن صوفية الشرق تدعرو للخلاص بطقوس سرية . وبالرغم من كل تقدم احرزته الفلسفة في عالم الاخلاق والفضيلة فقد كان نجاحها يسيراً .



## موقف المسيعية من العالم

كانت الحكومة الرومانية الوثنية تعتبر الديانة المسيحية غير شرعية ، واتباعها اعداء للدولة . وكان بعض الشعب الوثني يرمي المسيحيين باشنع التهم وافظمها . فقد اتهموهم بالجمود والتقصير في محبتهم الوطنية ، واتهمهوه في اقدس فريضة وهي العشاء الرباني بأنهم يأكلون لحصوم البشر . وقد اساءوا فهم وليدة الحبة ، وقبلة السلام التي كان المسيحيون يقبلون بعضهم بعضاً واعتبروها عملة جسدياً شهوانياً ، وذلك لان العالم حينئذ كان غارقاً في الشر باسم الدين . وكان الناس يرتكبون افظع الشرور في هياكل الاصنام باعتبارها جزءاً من الطقوس الدينية .

واما اليهود ، فقد وقفوا تجاه المسيحية موقفين متغايرين، فكثيرون منهم رأوا رجاء النبوات مكلاً في يسوع ، فصاروا الاعضاء الغيورين في الكنيسة الاولى الفتية ، ووقف قسم آخر المعاكس العنيد موقف المتعصب المتحزب .

جاءت المسيحية لتتخذ موقفها من العالم ، ووجدت

نفسها تواجه الحياة في المجتمع ، ترى اي موقف تتخذ تجاه العالم الروماني والفارسي ؟ وتجاه مجتمع تتفاعل فيه القوي الدينية الفاسدة ، والفكرية المضطربة ؟ ! وكلها اعداء مناهضة لها ؟ ! والمسيحية يومذاك اقلية وقطيع صفير .

اولاً: اطلق الرسول بولس على المسيحي تسمية انسان جديد . كان في العالم قبل المسيح انسانان : الانسان اليهودي الكتابي ، والانسان الانهي الوثني . وبالمسيح ظهر انسان ثالث هو الانسان الجديد الذي خلق على صورة الله في البر والقداسة (۱) وهذا الانسان الجديد هـو الخليقة الجديدة في الكون ، فمن هـو في المسيح فهو خليقة جديدة ، ان القديم قد اضبحل وكل شيء قـد خليقة جديدة ، ان القديم قد اضبحل وكل شيء قـد تجدد (۱) فطالما هو انسان ثالث جديد له سماته الخاصة ، فلا يسمح له ضميره ومسيحه وانحيله ان يجاري المجتمع في اعماله و تصرفاته وإلا ضاعت مسيحيته ، وفقد صفاته الميزة له . انتم ملح الارض (۱) انتم فور العالم (۱) فقط عيشوا

<sup>14/0 = (4) = 0/11</sup> 

<sup>(</sup>۲) ۲ کو ۱۷/۰ مت ۱۵/۵ مت ۱۵/۵

كا يحصق لانحيل المسيح (١) اذا يجب ان يقف موقفاً انحيلياً مسيحياً سليماً .

ثانياً: هل يجوز ان يعتزل المسيحي العالم ويبتعد عن المجتمع كي يتمكن ان يقف موقفاً مسيحياً سليماً ؟ كلا بل يجب ان يعيش في وسط العالم مصع الحفاظ على مسيحيته ، انه خلق ليعيش مع العالم وفي وسط العالم ، ليكون شاهداً للمسيحة « تكونون لي شهوداً الى اقاصي الارض » (٢) فالرسالة المسيحية شهادة ، هكذا اراد السيد المسيح لما منح رسله سلطان الرسالة ، وقال ايضاً : « تلمذوا السيح على منح رسله سلطان الرسالة ، وقال ايضاً : « تلمذوا بالانجيل الخليقة كلها » (٨) .

لقد نشر صحابة المسيح الانجيل في العالمين . ان متى الرسول عرض انحيله للعالم اليهودي ، ولوقا البشير كتب للعالم اليوناني ، ووجه مرقس انجيله للعالم الروماني ، واما يوحنا

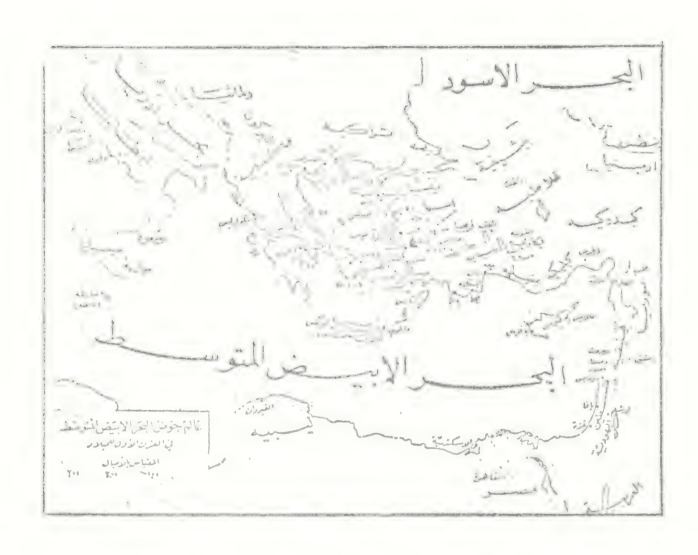
١١ في ١/٧١ و ٢ كو ٩ : ١١ - ١١

<sup>1/1 = 1 ( )</sup> 

<sup>(</sup>٣) مت ۱۱/۸۱ و ۱۹

<sup>10/17 ~ (1)</sup> 

الرسول فكتب انجيله للمسيحي الطالع الجديد من كل الفئان، ان المهمة خطيرة جداً ، واتخاذ هذين الموقفين ليس بسهل ، وان بختط المسيحي لنفسه هذا الطريق عمير جداً اذاً على الكنيسة ان تجاهد .



عالم حوض البحر الابيض التوسط في القرن الاول للميلاد

# الكنيمة المجاهدة

من بتتبع تاريخ الكنيسة المسيحية مند نشأتها ، ويواكب مراحلها الاولى بخاصة ، ثم عبر الاجيال بصورة عامة ، يدرك بكل سهولة ان الكنيسة والجهاد « توأمان » فلم تعش الكنيسة لحظة واحدة بمعزل عن الجهاد. وبجهادها هدذا قوضت الديانتين اليهودية والوثنية ، واقامت صرحاً شانخاً للمسيحية .

يتلخص جهاد الكنيسة بمصارعة القوى المعادية لها على الجبهتين من الخارج ومن الداخل ولما كانت رسالتها تقضي ان يواجه المسيحي المجتمع وينزل معترك الحياة في العالم الواسع ، فقد شمرت عن ساعد الجهاد وخاضت اعنف المعارك ، واشد الاشتباكات ، ومن جراء ذلك تعرضت للاضطهادات الوثنية الرومانية (۱) ، والفارسية (۱) كما

<sup>(</sup>۱) المطران اسعق ساكا: السريان ايمان وحضارة ( دراسات سريانية ) طحلب ۱۹۸۳ مج ۱ ص ۲۹ ـ ۳۲

<sup>(</sup>٢) السريان ايمان وحضارة مج ١ ص ٣٥ \_ ٢٣

تمرضت للاعقداء اليهودي الحاقد (١) والوثني الفادر .

اجل كانت الكنيسة تصارع القوى الخارجية ، مبدية جهاداً متفوقاً يتناول جانين ، السلبي والايجابي . اما السلبي فينحصر في اقامتها الادلة لتنفي عنها التهم الباطلة ، وتنال لما حق الوجود ، والايجابي تبرهن فيه على حقيقة الدين السيحي وشرفه وصموه ، واقناع البهود بحقيقة رسالة السيد اللسيح الالهية ، ودعوة الوثنية الى اتخاذ المسيح المصاوب خلصاً وفادياً .

وقد تزعم حركة الجهاد البكر ضد اليهودية والوثنية وكل القوى الخارجية ، نخبة صالحة من الآباء الرسوليين في القرنين الاول والثاني وفي مقدمتهم وعلى رأسهم القديس بولس الرسول ، رسول الجهاد ، والمجاهد الاكبر و معلم الجهاد (٢) .

جاهد الرسول بولس على الجبيتين الخارجية والداخلية،

<sup>(</sup>۱) السريان ايمان وحضارة ميج ۱ ص ۲۷ ـ ۲۸

<sup>(</sup>۲) السريان ايهان وحضارة معج ١ س ٢٢ \_ ٤٢

وتحميل الكثير من اجل المحاماة عن الانجيل (١) وحمالة الانحيل (") ومن اجل المسيح (") ولاعان الانجيل (٤) فقد ائتمر الهود لكي يقتلوه بعد تنصره ، وفي اورشلم كانوا رصدون الابواب ليلاً ونهاراً لاغتياله فأخذه التلاميذ ليلاً ودلوه من السور في زنيل (٥) وطرد في انطاكية بىسىدىة (١) وجلد في ايقونية ، وحمكت مؤامرة لاغتماله فهرب . ورجم في لسترة (٧) وضرب وسيجن في فيليي (١) وخرج من السجن باعجوبة . وفي تسالونيكية ازدادت حدة الصراع بدعوة بولس الى مسمح مصلوب ، ومن هذه الدعوة نفيم ان مشكلية المود الكميرة في سميل الاعان بيسوع المسمح هو عار الصلمب والقي القبض عليه ثم افرج عنه . وفي بسيرية تآمروا لاغتياله فهرب . وفي كورنثوس هددوه واقتادوه الى الحاكمة ، وكان النصر حليفه فأفرج عنه . وفي افسس قامت عايه ثورة باسم

| 77 - 74/9 51 (0)  | ٧/١ في ١/١  |
|-------------------|-------------|
| (7) 13 41/.0 - 40 | (۲) في ۱۷/۱ |
| · _ 19/12 & 1 (V) | 4/2 9 (4)   |
| TE - 17/17 EI (1) | (٤) في ١/٧٧ |

ارغيس وغاثيلها الذهبية ولكنها فشلت . وفي اورشليم مرة اخرى قبضوا عليه وجروه خارج الهيكل (١) وحاولوا اغتياله في ثورة شعبية ودينية ولكنه انقد . واسر في قيصرية سنتين (٢) وتعررض في حياته لأخطار شديدة وعديدة كانت تؤدي بحياته كا صرح هو نفسه . واسر في رومية سنتين (٣) واخيراً حالت الساعة ليقول: « فأني في رومية سنتين (٣) واخيراً حالت الساعة ليقول: « فأني انا الآن اسكب سكياً ووقت انحلالي قد حضر » (١) ثم اخذ يتنني مبتهجاً بأنشودته التي اعلنت النلبة والنصر وهو يشعر بقرب يوم استشهاده قائلاً: « جاهدت الجهاد الحسن ، اكلت السعي ، حفظت الايمان » (٥) .

وقد ترسم الآباء الرسوليون خطوات رسول الجهاد سواء بالقلم ام باللسان ، ام بسفك الدم . فقد كتبوا ردوداً على اليهود والوثنيين مبرهنين من الكتب بأن نبوات المهدم على المهدم الما تحت في يسوع الناصري ، وتحدوا

T. \_ TV/Y1 El (1)

<sup>40/44 81 (7)</sup> 

<sup>(</sup>٣) راجع : يوسف درة الحداد \_ قلفة السيحية . ح ٣

<sup>7/1 5 7 (1)</sup> 

٧/٤ چ ٢ (٥)

اليهودية والوثنية معلنين فضل الانجيل على الشريعة الموسوية والحكمة البشرية والفلسفة.

ومن هـ ولاء في القرن الثاني اريستون من علماء الكنيسة في فلسطين ، ويوسطينس الفيلسوف الذي اشتهر محداله لليهودية والوثنية ، وكتب رداً على تريفون اليهودي ، وافحم قريسطوس الفيلسوف الوثني . ومنهم ايضاً القديس ثاوفيلس بطريرك انطاكية ١٦٩ - ١٨٨ الذي كتب رداً شافياً وافياً على اوطوليكس الوثني .

ولم يكن الصراع الذي نشأ في الداخل في المصر الرسولي وحتى نهاية القرن الثاني اقل منه في الخارج والكنيسة الفتية الناهضة التي تعمدها الرسل والبشرون وهي في المد لم تلبث ان تعرضت لفتن وقلاقل وبلبال من الداخل . ذلك اذ ظهر بين صفوف ابنائها منذ البدء عناصر مضلة فاسدة ، وفئة شريرة حاقدة ، وانبياء كذبة ، ومبتدعون ائمة . قالوا باطلاً وعلموا ضلالاً . وسبب ذلك ان اليهود والوثنيين الذين تنصروا خلطوا حقائق الدين المسيحي بأديانهم القديمة ، وتعاليم الفلسفة التي كانت متشعبة الى مذاهب غريبة : فمثلاً الى مذاهب غريبة : فمثلاً

ان بولس الرسول وهو فيلسوف كبير ، كان يقدم كلة الله للأمم ويبائغ رسالة الانجمل للوثنيين بحسب السئات الختلفة ثقافة وحضارة وقومية . وحيث ان بولس الرسول قدم الانجيل في بيئة هانستية ، فسمى الى توطين السمحية في العالم الهلنستي . فلجأ الى استخدام التفكير والتبير الهلنستي لخاطبة القوم على قدر عقولهم ومستوياتهم « فاني اذ ك.ت حراً مع الجميع استعبدت نفسي الجميع لأربع الاكثرين ، فصرت لليهودي كيهودي لاربح اليهود ، وللذين تحت الناموس كأني تحت الناموس لأربح الذين تحت الناموس ، وللذين بلا ناموس كأني بلا ناموس مع اني لست بــ لا ناموس لله بل تحت ناموس المسيح لأربح الذين بلا ناموس . صرت للضعفاء كضعيف لأربح الضعفاء ، صرت للكل كل شيء لأخلص على كل حال قوماً . وهذا انا افعله لأجل الانجيل لأكون شريكاً فيه ٥ (١) فقامت الشهة على بولس من الداخل ، من زعماء حركة التهود ومن بعض الاخـوة الكذبة بأنه حرّف الانجيل في تهلينه ، فقام بينهم وبين يولس صراع عنيف (٢).

rr - 19/9 951 (1)

<sup>(</sup>٢) الريان ايمان وحضارة مج ١ ص ١٤ - ١٨

وبوسعنا حصر تلك الحركات الداخلية الهدامـــة من العصر الرسولي وحتى القرن الثاني في ثلاث جبهات:

١ - حركة التهود والاخوة الكذبة.

٧ - حركة التحزب والملال .

س \_ المتدعون .

ا ـ اما حركة التهود ، فهي الحركة المشبوهة التي شوهت جمال المسيحية ، وغطتها برداء يهودي . ذلك ان بعض المتنصرين من اليهود حاولوا ان يلزموا المؤمنين من الامم الوثنية في انطاكية باستعمال فريضة الختان والرسوم الموسوية فحدث بين الطرفين خلاف شديد ، وبسبب هذا النزاع انعقد مجمع في اورشليم عام ٥١ م وحصلت فيه مباحثة كثيرة . وكان بولس الرسول فارس الجهاد في هذه الحلبة . وقام بينهم وبين الرسول صراع عنيف في حقيقة الانجيل وهذا هـو الصراع الذي عيداً رسائله كلها من زعماء حـركة التهود والاخوة الكذبة ، وعنهم قال الرسول: ﴿ ولكن بسب الاخوة الكذبة المدخلين خفية قال الرسول: ﴿ ولكن بسب الاخوة الكذبة المدخلين خفية الذي دخلوا اختلاماً ليتجسسوا حريتنا التي لنا في المسيح

كي يستعبدونا ، الذين لم نذعن لهم بالخضوع ولا ساعة ليبقى عندكم حق الانجيل (١) ، وفي سبيل حق الانجيل ظل بولس يدافع وبجاهد ، حتى اعترف الرسل جيعاً نظرياً وعملياً بصحة دعوة بولس وبحق انجيله (٢) .

واما الاخوة الكذبة فنهم من انكسر حقيقة مجي وبنا يسوع السيح في الجسد ، ومنهم من احب تبديل انحيل السيح محولاً نعمته الى الفساد ، وقد انبأنا بذلك صراحة الرسل القديسون بولس ويوحنا ويهوذا وحذروا الكنيسة منهم تحذيراً ، وذكر الرسول بولس خمسة منهم في رسالته الثانية الى مار طيداوس وكلهم من بلاد آسيا ولعلهم من مسدينة افسس وثم فوجليس ، وهرموجنيس ولعلهم من مسدينة افسس وثم فوجليس ، وهرموجنيس وفيليعاوس اللذان بعدما كانا من المؤمنيين انكرا قيامة الموتى ، على ان اعظمهم شراً هو الكسندروس الحداد واعاق عن الإيمان ودبر بخبثه مكائد على مار بولس الذي زاغ عن الإيمان ودبر بخبثه مكائد على مار بولس الذي زاغ عن الإيمان ودبر بخبثه مكائد على مار بولس الذي عنه القديس يوحنا الرسول .

<sup>(</sup>١) غلا ٢/٤ و ٥

<sup>(</sup>٢) انظر السريان ايمان وحضارة الجزء الاول ص ١٨ ـ ١٩

٢ \_ واما عن حركات التحزب، فقد ظهر في الكنيسة اضطرابات اسفرت عن نتائج سيئة من اسبابها التحزب ، والافراط في العصيمة الفردية ، والطموح الى الاستقلال المنافي نظام البيعة . وقد امتد" جهاد مار يولس الى هـذه الساحة ايضاً . فقد ظهر في كورنشس(١) اناس يفضلون الحكمة اليونانية على حكمة الانجيل ، كما قامت منافسة ما بين ابليس الذي خليب المثقفين بلاغته وجماعة بولس من سواد الشعب. فقد وجه بولس المم رسالة محمل فيها حملة عارمة على التحزب البغيض في الكنيسة باسم الرسل الذين هم جميعاً خدام للمسمع . كا يبين فيها سمو حكسة الانجيل على حكمة هذا العالم. غير ان الرسول يولس بالرغم ما بذله من جهد وعناء كبيرين لاصلاح ذات الين وتوحيد الصفوف في كورنشس لم يأت بالنتائبج المطلوبة ، لا بيل ان بعضهم قاوموه امام الكنيسة علناً واتهموه بالتسلط (۲) فلما رأى مار بونس ان وجوده في كورنشس بزيد من شقة الخلاف غادرها الى مكدونية ، ومن هناك اوفد اليها تبطس تلميذه حاملاً رسالة ملأى بالدموع . فنجح

<sup>17 - 17/1 - 11</sup> 

<sup>(</sup>۲) ۲ کو ۲/٥ و ۱۲ و ۱۷

تيطس في إداء المهمة المقدسة . فانهارت المعارضة ، وانكسر التحزب ، وندم اهل كورنشس على فعلتهم . وهكذا قضى الرسول بولس على هذه الفتنة بعد جهاد مرير .

س المبتدعون: ظهرت البدع في صدر السيحية منذ العصر الرسولي الى جانب حرركة التهود والاخوة الكذبة وسنقتصر هنا في ذكر البدع والمبتدعين الذين ظهروا في العصر الرسولي وحتى آواخر القررن الثاني وعن حركة الجهاد الانجيلي الرسولي لتصديها جميعاً.

ان اول المبتدعين هو صيمون الماحر السامري الذي تنصر واعتمد في اوائل بشارة الرسل ، وحيمًا اراد ان يشتري الموهبة السماوية بالمال زجره القديس بطرس وطرده لفساد ايمانه . وبعد هلاكه خلفه تلميذه مانندروس الجاحد والساحر الذي اطفى بسحره قوماً في انطا كية وزعم انه مخلص وغالى في باطله ،

وظهر في اواخر المئة الاولى مبتدع آخر يدعى قورنشوس مصري الاصل يهودي . كفر بألوهة السيد السيح ، واعتنقد بالملك والتمتع بالشهوات على الارض الف منة ، وضادد الكتب المقدسة ، وجاء الى افسس يث ضلاله . ولما رأت

الكنيسة هناك ما سمنتج عنه تعالم هذا المضل، طلب اساقفة آسيا الى انقديس مار يوحنا الانجيلي ان يكتب انجيله فأجاب الى طلبتهم بعدما كتب رسالته الأولى وصر"ح فيه بلاهوت المسيح مفتتحاً إياه بالآية الخالدة: « في البدء كان الكلمة والكلمة كان عند الله والله كان الكلمة ، (١) . فيقوله: « في البدء كان الكلمة ، يستعمل اصطلاحاً مألوفاً لدى الفكر اليوناني واليهودي في ذلك العصر هو وكلة الله ولأجل سمو افكاره سمى بالنسر اللاهوتي . قال اوسابيوس القيصري: كان القديس يوحنا شديد الكراهية للهراطقة. وقد حدَّث عنه مار ايرناوس نقـ الله عن تلميذه بوليقربوس اسقف ازمير انه دخل يوماً حماماً ليستحم ، ولما علم ان قيرنثوس المبتدع فيها نهدض عن مكانه واسرع الى الباب هارباً ،ولم يحتمل ان يكون تحت السقف الذي يظله وقال: « لنهرب لئلا يسقط الحمام الذي فيه قورنثوس عدو الحق».

ومن المبتدعين مرقبون في اقايم بنطس في القرن الثاني كان متحمساً لفلسفة زينون ملحداً ، فطردته البيعة . زعم مجد فا ان السيد المسيح ليس هو ابن الله ولا ابن مريم وارتاب في التجسد والآلام الخلاصية ، وكذ ب بالقيامة

<sup>1/1</sup> ye (1)

والحجازاة الابدية ، ولم يقبل سوى انجيل مار لوقا وحده ، وقد نعته ترتليانس بالجرذ البنطي الذي قرض الاناجيل ، واشهر تلاميذه هرموجنيس ، وابليس .

وظهرت في اواسط القرن الثاني البده المونطانية نسبة الى منطانس الذي زعم نفسه الفارقليط وقال برجوع السيد المسيح الى الارض وظهور اورشليم السهاوية . ودعا الى الزهد في الوطن والأهل والزواج ، وانصرف واتباعه الى اشد اعمال النسك واخشنها . وحوالي سنة ٢٠٥ او ١٤ الى اشد اعمال النسك واخشنها . وحوالي سنة ٢٠٥ او ١٤ مال الى هذه البدعة القس ترتليانس القرطاجني . وكان للمونطانيين مواسم ، واساقفة وأمّة . وقلدوا نسوة منهم قسوسيتهم واسقفيتهم الموهومة .

ونختم سجل الهراطقة والمبتدعين في هده الفترة بططيانس الآثوري احد امراء اللغة السريانية وصاحب كتاب دياطسرون ترك وثنيته واعتنق الدين المسيحي . وذاد عن حياض المسيحية في اول امره بقلمه ولسانه . ولكنه ما لبث ان انحرف عن جادة الارثوذكسية ومال الى المرقونية التي مر" ذكرها ، واضاف اليها اموراً فاسدة فظيعة فطردته البيعة من حظيرتها .

هذه نظرة عاجلة على ما كان يجري على مسرح الكنيسة من الداخل في القرنين الاول والثاني من انحرافات واضاليل وفتن وتحزب . كما اطلمنا القارىء على صفحة الجماد التي سجلها الرسل بطرس وبولس ويوحنا في سبيل التصدي لها.

والى جانب هؤلاء الرسل نجد ايضاً الآباء الرسوليين وبطاركة انطاكية وعلماءها يترسمون خطى الرسل، وينسجون على منوالهم وفي مقدمتهم القديس مار اغناطيوس النوراني ثالث بطاركة انطاكية الذي استشهد عام ١٠٧ م.

كان يعتقد مار اغناطيوس ان الخطير الذي يداهم الكنيسة المسيحية من الداخل اشد بكثير من الاخطار التي تحيق بها من الخارج. فإن الهرطقات التي تنشأ داخل المسيحية تحدث تشويشاً في العقيدة في حين ان اخطار الموت والتعذيب التي تعرض لها المسيحيون من الخارج صنعت منهم قديسين وطوئبهم مدى الاجيال وعبر الزمن وعبر الزمن وعبر الزمن وعبر الزمن وعبر الزمن وعبر الزمن وعبر الزمن

كان الخطر الاول والخطير الذي هدر الكنيسة في اول امرها كما علمنا حركة التهود المار ذكرها ، التي لم يتمكن مجمع اورشليم عام ٥١ ان يعطي حلاً نهائياً حاسماً . غير ان مار اغناطيوس النوراني ، بايمانه وحكمة تمكن غير ان مار اغناطيوس النوراني ، بايمانه وحكمة تمكن

من أن يزيك الخلف ويجمع الطرفين ويعلن الكنيسة الجامعة (١) .

لقد كتب القديس سبع رسائل بعد استشهاد رسول الجهاد يولس ، محوالي خمسين سنة . ومنها نستهد معرفتنا عن وجهة نظره الى الهرطقات والانحرافات التي جرت في الداخل ، والى حماده الرسولي . وما هـو ثابت لدينا ، ان كتابة الرسائل لعبت دوراً هامــاً في حياة الكنسة الاولى 6 لأنها تقضمن العقيدة المستحية والحياة المستحية العملية . وكان لرسائل مار اغناطيوس النوراني الانطاكي المرتبة الأولى والمنزلة العظمي بعد كتاب الله . نقتطف منها نخماً قيماً مخص نظرة الكنيسة الاولى الى الخارجين عنها والمرتدين. ويقرول في حركة التهود في رسالته الى المفنسيين: « اخلعوا عنكم خميرة الخبث التي اصبحت بالية ، وخذوا الخيرة الجديدة يسوع المسيح . انه من افظع الامور ان تذكلموا بكل محبة واعجاب عن يسوع المسمح وخليقته الجديدة ثم تعيشون وتحافظون على الطقوس المودية القدعة ».

<sup>(</sup>١) السريان ايمان وحضارة \_ الجزء الاول ص ١٩ \_ ٢١

لقد كان البطويك مار اغناطيوس يخشى كثيراً الآثار التي تركما تعاليم الفناطسة للكنائس الناشئة . هؤلاء كانوا يعتقدون ان كل مادة هي شر ، لذلك فان ابن الله لم يتخذ طبيعة بشرية ولكن ادعي انه انسان ورجع الى السماء تاركا الجسد البشري يموت على الصليب . فكتب بهذا الصدد الى كنيسة التراليين: « الا سدوا مسامعكم لكل تعاليم عن يسوع المسيح غير هذه بأنه كان من سبط داود وابن مريم العذراء ، ولد انساناً حقاً واكل وشرب على ارضنا، ولقد تألم على عهد بيلاطس البنطي وصلب ومات على مشهد من اهل السماء واهل الارض ومن تحت الارض . وقام ايضاً من الاموات . اقامه ابوه السماوي الذي سيقيمنا غين ايضاً المؤمنين به ه .

وقال عن الهراطقة بصورة شاملة في رسالته الى اهل افسس : « يوجد قوم فظيع ينشرون رياءهم في كل وجه ، يتطاولون باسم الله وهم باعمالهم إياه يهينون . فاهربوا منهم هروبكم من وحوش خارية ، ذلك ان شقاءهم لعسير » وقال ايضاً: « انتهى الي انه مر يافسس قوم جاءوا من هناك قد تشربوا تعليماً فاسداً ، على اني اعلم انكم لم تدعوهم ينشرونه بينكم ، وسددتم آذانكم لئلا تقبلوا الزرع الرديء

الذي يزرعون ، وكتب الى اهل ترلس: « اناشدكم او بالحري تناشدكم محبة يسوع المسيح التي ترجوكم لا انا ، ان لا تستعملوا إلا القوت المسيحي ، وامتنعوا عن كل نبات غريب . واغا اتكلم عن المراطقة . ان المراطقة يخلطون يسوع المسيع بأضاليلهم لكي يختاسوا الثقة ، وه اشبه بالقوم الذين يسكبون سماً قاتلاً في مزيج خمر وعسل ، فالانسان الذي لم يفطن للأمر يستسيغ الموت بلذة ، بتلذذه بتلك الحلاوات المسمومة ، وكتب الى اهـــل فيلادلفيا: « لا تخدعوا يا اخوتي ، ان كل من يتبع فاعل شقاق فهو محروم من ميراث ملكوت الله ، وكل من استفزتـه تعالم غريبة فليس له ادنى نصيب في آلام يسوع المسيح» وقال في رسالته الى اهـل ازمير: «مقصدي ان احذركم من الوحوش ذوات الصور البشرية الــــي لا يجب فقط الاقتصار على عدم قبولما ، بل ينبني لكم الابتماد عن الاجتماع بها إن امكن ، مرتضين بالصلاة لأجل هدايتها ٥٠

ويلي القديس النوراني دفاعاً عن حق الانجيل ، وجهاداً في سبيل الكنيسة ، البطريركان العظيان ، القديس ثاوفيلس الانطاكي ١٦٩ ـ ١٨١ الذي كان بمشابة احد رؤساء الجيش المسيحي الذين يحاربون ضلال الهراطقة ، سيا رد"،

على مرقبون ، الذي سرى سم بــدعته الزعاف في جسم ابرشية انطاكية الواسمية ، كا فنتد تعالم هرموجنيس الافريقي تلميذ مرقبون المبتدع. والقديس مار سرافيون الانطاكي ١٩١ - ٢١١ الذي رد على بدعة المونطانيين ، وعلى الانجيل الذي نحله قوم بطرس الرسول. نقض فيه عدة نقاط فيه تخالف الحق . وما قاله في هـ ذا الصدد: « فلنقبلن ايها الاخوة بطرس وباقي الرسل كما نقبل المسيح ولكن يجب ان ننبذ ظهراً المؤلفات التي تحمل اسمهم زوراً كمن لنا مهارة في الامر ، عالمين اننا لم نستلم فقط بالتقايد مثل هذه الامور ، ظننت حين زرتكم انكم كنتم جميعاً قد فهمتم الاعان القوم ، ولم تكونوا بعد قد استعملتم الانحيل الذي رفع الي عام الله اسم بطرس . فقلت اذ ذاك ، اذا كان هذا الامر وحده ينشيء بينكم حزازات فليُقرأ ، اما الآن فاني اشعر عاماً بان افكارهم تتأبط بدعـة خفية ، وذلك مما كان قد 'قرىء آنذاك . سـآتي اليكم عاجلاً فانتظروني قاملًا الم الاخوة ، .

# جهاد كنيسة انطاكية في القرنين الثالث والرابع

لم تنقطع البدع والهرطقات من الظهور على الساحة السيحية قط. وتقتص على ذكر ، برديصان وآريوس فقط.

كان برديصان حديابي (عراقي) الاصل ، رهاوي المولد وكان يميش في اواخر القرن الثاني واوائل الثالث، ويعتبر من امراء اللفية السريانية ادباً وفلسفة . اعتنق المسيحية ودافع عنها ، ولكنه تور ط اخيراً في اضاليل والنطينوس وزاد عليها وصار غنوستياً واشتفل بالتنجيم ، ودس اضاليله في مئية وخمسين نشيداً نظمها على نسق ودس اضاليله في مئية وخمسين نشيداً نظمها على نسق المزامير مخترعاً لها الالحان فافتتن بانشادها الفتيان والفتيات في الرها . وحرمته الكنيسة وتوفي عام ٢٢٢ م.

اما آريوس القس الاسكندري الذي كان يعيش في القرن الرابع (١) انكر الوهـــة المسيح وقل إن الابن

<sup>(</sup>١) السريان ايمان وحضارة . مج ١ ص ١٤

خلوق ، خلقه الآب في اول خلائقه فليس هو مساوياً لأبيه في كل شيء . وقال ايضاً : « ان ابن الله هـذا ليس مخلصاً » وجذه التعاليم الفاسدة بطلل التجسد وتلاشي رجاء الجنس البشري بالخلاص .

ها "آباء الكنسة الانطاكية يدحضون آراء هؤلاء كا فعل اسلافهم . ويبرز في هذه الفترة القديس مار افرام السرياني ملفان الكنيسة الجامعة ليأخـذ دوره في الجهاد . فقد قاوم برديصان بشدة ، وشحب بدعته وضلاله ، ذلك انه نظم اناشيد عذبة ضمنها المعتقد القوم ولقنها الفتيات الرهاويات اللواتي كن يرتلنها في الكنائس. وحيث ان الشيعة الديصانية عاشت قروناً ، لذلك فقد تعقبها الآباء السريانيون. فنرى في الربع الاول من المئة الحامسة ان القديس مار رابولا مطران الرها ٢٥٥ + مدي اكثر اصحابها الى المتقد القويم بطريقة الاقناع وبهدم دار اجتماعاتهم وكان مار رابولا نفسه ايضاً قد ابطل قراءة كتاب دياطمرون لططيانس الذي كان قد شذ مو الآخر عن جادة الحق ، واستدله بالأناجيل الاربعـة المنفصلة المألوفة.

اما بدعة آربوس التي اقلقت الكنيسة اكثر من سائر

البدع السابقة ، فقد اسهم بدحضها وشجبها واظهار فسادها بطاركة انطاكية الميامين وعاهاؤها . يظهر ذلك لما احتدم اوار الجددال بين آريوس المبتدع ومار الكسندروس الاسكندري ، نرى القديس فيلوجونيوس الانطاكي الاسكندري + يتدخل في الامر ويشجع البطريك الاسكندري في مسعاه ، حتى اعتبره آريوس من ألد" اعدائه . اما عن جهاد مار اصطائاوس الانطاكي ۱۷۳۳ + فحدث ولا حرج في دحض هدةه البدعة ، وتحمل من الآريوسيين نفياً في دحض هدةه البدعة ، وتحمل من الآريوسيين نفياً في دحض هدةه البدعة ، وتحمل من الآريوسيين نفياً عن القديس ملاطيوس الانطاكي واهانة . وهكذا قل عن القديس ملاطيوس الانطاكي عام ۱۸۳ فقد عن عام ۱۸۳ فقد عامان ما عاناه مار اسطائاوس تماماً .

اما مار افرام السرياني العظيم ، فعندما رأى الآريوسيين يضطهدون الارثوذكسيين في الرها ، نظم قصيدة ضافيسة مثيرة العواطف مستحثاً الشعب الرهاوي على التمسك بأهداب الايمان منها قوله : « تركت الرها ابوابها مفتوحة . اخرجت مع راعيها ( الاسقف برسا ) لتنزل في هدوة الموت بدلاً من ان تغير ايمانها . ولسان حالها يقول : لندع المدينة

وسورها وابنيها ومنازلها للملك . لنتخطل عن الاملاك والذهب ولا نغير اعاننا ،

وأن الجيمين المسكونيين المقدمين نيقية (١) عام ٢٥٣٥ وقسطنطينية (٢) عام ٢٨١ وضعا حداً نهائياً لأولئك المضلئين بصياغة قانون الايمان المعروف بالايمان النيقاوي الذي بدؤه و نؤمن باله واحد ٥ والذي امر القديس بطرس الشاني القصار بطريرك انطاكية بتلاوته في الكنائس منذ عام القصار بطريرك انطاكية بتلاوته في الكنائس منذ عام جولات موفقة في الجهاد في سبيل الايمان الى جانب اخوانهم الاسكندريين وغيرهم.

<sup>(</sup>١) السريان ايمان وحضارة مج ١ ص ٥٣

<sup>00 &</sup>quot; " " (Y)

### الصراع مع النسطورة والخلفيدونة

عند الخوض في مشل هذه المواضيع ، ولدى طرح مثل هذه الابحاث ، لا نبغي من وراء ذلك مس مشاعم اخصوتنا وانتقائنا بالمسيح ، ولا نبود اثارة المنعائن والأحقاد التي تتنافى وروح الانجيل وهذا ما سبق التقائنا في مقدمة كنابنا « السريان ايمان وحضارة ما الجزء الاول ص ز » ولكتنا طالما نحن نخوض بحثًا تاريخيًا كهذا ونستعرض الأحداث الكنسية التي جرت في تلك الآونة ، فلا بد من ان نكتب بهذا الاسلوب وبهذا النكل انتكن من اظهار الواقع التاريخي ، وكشف الحقائق ، فنتوكل على الرب ونقول :

كانت الكنيسة المسيحية الجامعة في القرون الاربعة الاولى ، شرقاً وغرباً ، تعتقد بطبيعة واحدة مركبة في المسيح ، وان العذراء مريم هي والدة الاله (١) وقد علمنا ان الكنيسة الجامعة فيكنت من القضاء على كل انواع

<sup>(</sup>١) السريان ايمان وحضارة \_ مج ١ ص ٤٤

البدع والهرطقات التي ظهرت في القرون الاربعة ، وتصدى آباؤها القديسون لجميع التعاليم الفاسدة والمضلة التي حاولت تشويه العقيدة السليمة . غير انها اصطدمت من جديد في اوائل القرن الخامس ، بتعليمين آخرين ، يقولان بطبيعتين للسيد السيح بعد الاتحاد ، وهما النسطوريه والخلقيدونية وبذلك تدخل الكنيسة في صراع جديد ، وفي جهاد آخر.

لقد كان ديودورس اسقف طرسوس ، وثاودورس اسقف المصيصة من اعلام المدرسة الانطاكية في القرن الخامس ، اول من علم بالطبيعتين في السيح ، كا جاهرا مع غيرها ايضاً بعدم اهمية عبارة ثاوطوكوس اي والدة الاله التي اطلقتها الكنيسة منذ فجرها على سيدتنا مريم العيذراء واذ كان نسطور تاميذ مدرسة انطاكية ، قد تشرب تعالم اساتذتها ، واذ لم يكن ضليعاً في العلوم الكتابية واللاهوتية طلع بتعام مخالف لعقيدة الكنيسة خلاصته: « ان في السيد المسيح طبيعتين واقنومين ولذلك فهو مسيحان احدها ابن الله والآخر ابن الانسان. وإن مريم لم تلد إلها متجسداً بل انساناً محضاً هو يسوع المسيح ، ثم حل فيه كلية الله ، لذلك لا مجوز ان تدعى مريم والله الله بل ام المسيح . وحيث ان الله لم يولد فلا يجوز القول ان الله قد تألم ومات ، .

تلقى الطاركة وآباء الكنيسة ، وأعلام اللاهوت هذه التعالم بقلق ، فتعدى فسلم الجيم بزنامة مار كبرلمي بطيرات الاسكندرية ١١٤ - ١١٤ وجسرت اثر داك مناقشات شديدة حادة ، وكادلات عنيفة بلا هوادة ، واصدر مار كيرلس بيانه العصحي عام ٢٩٤ مؤيداً في المسيح طبيعة واحدة واقنوما واحداً . وعبد الاساقفة ورؤماه الكرامي ومن جملتهم فلمبدئ اساعت روعيه : الى كبرس اقتاع نسطور بالعدول عن رأبه . والخساد الأجراءات الكنسية في حقه ، ثما شجع مار كبرنس على عقل جعم فيه وضع صورة للاعان الصحيح علب الى نسطور قبوله. كاكتب اتني عشر (الأتما) حوماً شعب فيها جملة من تعالم نسطور . غير أن نعضور رفض قبول الخال كبرلس ورد عليه مقدماً لاتعدة ضيه عدداً كيرا من اخطاء كيرلس (كزعمه) في كتاباته مالياً الله التراجع عنها. ودعاه المعرى واعلى حرمه . وانسعت رقعمة الملاف حتى شلت الكنسة فيرها شرقاً وفرياً والامر الذي استوجب ضرورة عقد مجم مسكوني ليعث الأدر ، فعدر امر من الملك تودوسيوس الثاني ووالنصيان الثالث يدعو الى عقد هذا العبدم في افسس عام المع ، وقين الوعد

المحدد اصطحب مار كيرلس ما يقرب من خمسين اسقفاً مصرياً وتوجه الى افسس ، وكان نسطور قد سقه الى هناك عله يستميل اليه عدداً من الاساقفة قبل افتتاح المجمع . كا حضر عدد كبير من الاساقفة . اما يوحنا الانطاكي فكتب يقول: « انه لاسباب لا عكن التغلب علما سيتأخر وزملاؤه من سورية عن الحضور في الوقت المعين. ٥ وكذلك لم يحضر نواب فلسطين الروماني في الوقت المعين. واذ لم يطق مار كيرلس الانتظار حتى يحضر الجميع افتتح المجمع في عيد العنصرة في ٢٢ حزيران عام ٤٣١ بحضور حوالي « ١٩٠ مائة وتسعون اسقفاً برئاسة مار كيرلس نفسه . اما نسطور فلم يحضر . افتتح المجمع مار كيرلس بخطبة مهمة جداً. ثم بحث الآباء تعاليم نسطور وكتبوا اليه ليحضر ويحتج عن نفسه ويحرم كتاباته فأبي ، وبعد ان دعى اربع مرات ولم يحضر واصل المجمع اعماله وجرى البحث ، واعلن المجمع تنحية نسطور وحرمانه ، مؤيداً الاعان القويم. وبعد خمسة ايام وصل الى افسس الاسقف يوحنا ومعه ستة وعشرون اسقفاً ، وامتعض من عمل كيرلس ، لانه كان محازبا لنسطور ، وعقد مجمعاً حضره ثلاثة واربعون اسقفاً اعلن فيه بان اجراءات المجمع

ومقرراته تعتبر باطلة ولاغية . واصدر امراً بعزل مار كبرلس . طالباً من القيصر ثاودوسيوس اعادة النظر في امر نسطور . وفي هذه الاثناء وصل اسقفان من ايطالما عثلان قلسطين الروماني ، وفي خلال ايام قليلة عقدت بضع حلسات تم فها موافقة نواب اسقف روما على اعمال المجمع ، وحرم بوحنا الانطاكي. وقد ترتب على ذلك احداث مؤسفة ، وانتهت بالمصالحة مم كيرلس ويوحنا الانطاكي ، ولصالح الارثوذكسيين . واما نسطور فقد استننى عنه ونفى الى مصر عام ٥٣٥ ، وتشر و النساطرة من بعده ، ولم يكن له شأن في الامبراطورية الرومانية، ولكنهم نشطوا في بلاد فارس وما بين النهرين وكثر اتباعهم. وتمكن النساطرة من استالة ملك الفرس الهم سالكين السبل السياسية فالأروا اضطهاداً عنيفاً على الارثوذكسيين ذهب ضحيته الوف من المؤمنين وعدد كبير من الاساقفة والجثاليق باباويه(١) .

وقد برز من الآباء واشتهروا بالجهاد بمصارعة القوى النسطورية عدد كبير في طليعتهم: القديس شمعون الارشمي، والقديس مار فيلكيبنوس المنبجي. وسيأتي الكلام عنها.

<sup>(</sup>١) السريان ايمان وحضارة . مج ١ ص ٢٣٧ \_ ٢٣٨

يدعة اوطاخي : وفي هــذه الفاروف والاحوال غير المستقرة في الكنيسة نشأ مذهب جيديد طلع به القس اوطیخا(۱) رایس دیر ، وذال علی اثر عدم تفهمه عقیدة مار كيرلس الاسكندري بعدق. فهذا اوطيخا لما رأى انتشار المدهب السطوري قاومه بغيرة وقادة ، واد لم يكن ضليعاً بالمر اللاهوتي هفا في نقصه ذلك المذهب وقال بطبيعة واحدة الهية استحالت البها الطبيعة الشربة ، فاختلطتا وامتزجتا حتى تلكت خواصها . وبينا كان يهدف من وراه تعليمه مضاددة التعلم النسطوري اذ به يضادد تعلم العقيدة الكيرلسية ايضاً في آن واحد . ولما ذاع خبر هذا التعليم الفاسد ، استدعى فلابيانس القسطنطيني اوطيخا الى مجمع حضره كثيرون من اقطاب النسطرة والحوا عليه العدول عن رأبه واعتناق مذهبه النسطوري ونا ابي ذلك عزلوه . غير ان اوطيخا استأنف دعواه الى القيصرين ثاودوسيوس الثاني ووالنطينوس الثالث محتجا على فلابيانوس النسطوري الذي عن له ظاماً . كا ويطلب عقد مجمع للنظر في امره . وكتب اوطيخا ايضاً إلى لاون اسقف رومية ، والى غيوه

<sup>(</sup>١) السريان ايمان وحضاوة \_ عج ١ ص ٧٠

من الاساقفة يستنب معهم لحث قدينه يجمع مدون فتناول اوطيخا جواباً شافياً من لاون ببارك ما ببذله مي وحاس في سيد الاعان ودعون وحاس في سيد الاعان ودعون الايجابي من اوطيخا ، ولما علم فلابيانس ومسائر اقطاب النسطرة عن موقف لاون الايجابي من اوطيخا ، بذلوا كل ما في وصعهم ، وسلكوا بمختلف الطرق لتغيير موقف لاون حتى رشوه وبذلك عكنوا من ان يستميلو، الى النسطرة وينقاد الى تعاليمهم ومذهبهم ، وتسلموا منه مذكرة المروفة به (طومس لاون) تؤيد الآراء النسطورية ، كل ذلك دعا القيصر ثاودوسيوس الثاني الى عقد مجمع افسس الثاني عام ١٤٤ لبحث الحلاف الناشىء بين اوطيخا وفليهائس النسطوري في امر الايمان .

وتم عقد مجمع افسس الثاني فعلاً في ١٠ آب عام ١٤٤ برقاسة عار ديوسقوروس الاسكندري ، وعدد كبير من الاساقفة ، وحضر ايضاً القديس عار برصوم رئيس الدر عند و ايضاً القديس عار برصوم رئيس وداب دول الرساء الدر عدد الما المرساء الدر عدد الما المرساء الدر عدد الما المرساء الدر عدد الما المرساء الدر الرساء الا المله الذر عدد المرساء الا المله الذروس ميناً الحضور ان الفتح عار ديوسقوروس ميناً الحضور ان

القيصر امر بمقد هذا المجمع لا لتحديد الايمان لان ذلك سبق فحدده الآباء في مجمعي نيقية عام ٣٢٥ وافسس الاول عام ٢٣١، انما هذا المجمع جاء لكي يبحث الخلاف ويثبت الايمان المحدد.

ولما بحثت قضية اوطاخي تمكن بدهائه ان يقنع آباء المجمع بانه ارثوذكسي . فاعلن المجمع براءته وقر ر ان يبقى في ديره وفي رتبته وتعاد اليه كرامته . وبُــا يجب ذكره ان المجمع اهمل تلاوة رسالة لاون ، الامر الذي اغضب لاون جداً وحدا به ان يقبل في شركته الاساقفة النساطرة ، الامور التي ساقت مار ديوسقوروس الاسكندري ان يعقد جمعاً في الاسكندرية يحرم فيه لاون لميله الى النسطرة. هذه الاموركلها دعت من ثم لاون ان يطلب الى القيصر ثاودوسيوس الثاني عقد مجمع مسكوني في ايطاليا لابطال جمع افسس الثاني. غير ان القيصر رفض طلب لاون معلناً ان مجمع افسس الثاني قد تصرف بمخافة الله وثبَّت الايمان القويم . و بعد موت القيصر المؤمن عام ٥٥٠ ، خلفه على العرش ابنته بلخارية وزوجها القائد مرقيان وكان كلاها فاسدي السيرة. فانتهز لاون هذه الفرصة وطلب اليها عقد مجمع مسكوني لبحث قرار مجمع افسس الثاني فكان له ما

اراد . فتم عقد هذا المجمع في خلقيدون عام ٤٥١ حضره عدد كبير من الاساقفة بينهم القديس ديوسقوليوس الاسكندري ، ومكسيموس الانطاكي ، وانطانيوس القسطنطيني ، ونواب لاون ، ولا نريد ان نقطرق الى ما حدث في المجمع من عربدة ، وانتهاك حرمة القوانين البيعية ، والنيل من كرامة الآباء الارثوذكسيين الح ونكتفي بايجاز ما اسفر عنه من نقائج منها :

۱ - ان القديس ديوسقوروس لما علم ان اوطيخا عاد الى قيئه وقال بتعليم مضاد لعقيدة كيرلس الاسكندري اعلن حرمه(۱).

<sup>(</sup>١) يتجنى الخلقيدونيون وبعض المستشرقين متعمدين وبدافع الحقد والضغينة فيطلقون على كنبستنا السريانية الارثوذكسية صفة «المنوفيستية». ان هذه النسمية تطلق على اوطيخا المبتدع وأتباعه الفائلين بطبيعة واحدة، مختلطة ، ممتزجة ، ومستحالة ، والمخالفة للايسان القويم ، أما كنيستنا السريانية الارثوذكسية الانطاكية فتعتقد مثل كيرلس الاسكندري وبحسب معطيات مجمع أفسس الاول المنعقد عام ٢٣١ ، بطبيعة واحدة من طبيمتين للسيد المسيح بعد الاتحاد العجب بدون اختلاط و امتزاج او استحالة وباقنوم واحد مركب من اقنومين ، وتشجب تعاليم نسطور واوطيخا والمنوفيستية ، والخلفيدونية .

٧ - وضع الجمع صورة جديدة للايمان مخالفة لما جاء في مجمعي نيقية ، وافسس الاول.

ع - ومن اسوأ النقائج التي تركها هذا المجمع شطرة الكنيسة الجامعة الى شطرين(١).

وهكذا ظهر على الساحة السيحية بعد ارفضاض المجمع الخلقيدون ، خلقيدونيون : وه الدسكون الميان جمع خلقيدون و لاخلقيدونيون : وه الرافضون الميان ذلك المجمع ، والمسمسكون بالمان المجامع المقدسة في نيقية ، وقسطنطينية ، والمسسسكون بالمان المجامع المقدسة في نيقية ، وقسطنطينية ، والمسسس الأول والثاني . وبسبب عدم انعائم الالميان مجمع حلقيدون الدر الخلقيدونيون على الارقدكيين اضطهادات عنيفة ، شملت فترة طويلة من الزمن ، تحديد من عام ٢٥٤ وحت اوالل القيل المالية المالية الملادي حت دخل المرب المسلمون البلاد وبذلك يزول الاضطهاد الخلقيدوني بزوال حكم الروم البيزنطيين عن بلادنا(٢) ، هذا باستثناء بعض الفترات الوم البيزنطيين عن بلادنا(٢) ، هذا باستثناء بعض الفترات وتيودورة كا سيأتي بيانه .

١١) السريان اعان وسفارة مع ١ ص ٨ ٥

<sup>(</sup>۲) انسریان ایمان وحضارة مج ۱ س ۱۹۲ – ۱۹۶

لقد استشهد في الاضطهادات الخلقيدونية في تلك الفترة التاريخية الطويلة الوف من الاساقفة والكهنة والرهبان والمؤمنين، ففي عام ١٥٠ وعلى عهد مرقيان، وفي اورشليم، ينا كان المؤمنون مجتمعين للصلاة اعملوا المين وأب عزر المرمية و سهمة والرعاد المؤمنين و المؤمنين و كلا في حد المزمنين و كلا في حد المزمنين في الرهبية قد اعتقلوا القديس ثاودوسيوس اسقف اورشليم في غرفة صغيرة تحوي كلساً عرقاً.

وفي مصر استشهد يحو اربعة وعشرين الفاحلتهم لساقفة وكهنة ورهيمان . ونفوا كثيرين من المؤمنين ، وسادروا اموال الكثيرين . وهكذا قل عن باقي البلدان والاقطار .

وظل الاضطباء قاقاً ، فعد موت مرقيان عام ١٥٤ خلفه لاون الاول ١٥٤ – ٤٧٤ امر بنفي القديس عليماوس الاسكندري الى غنفرة دون أن يتورع مسيخوخته وتقواه ، وقد استات المؤسنون في سبيل انقاذه من أيدي الجنود حتى وقع منهم اكثر من عشرة آلاف تنيسل ولكن بدون حدي . كالمنطاكية ، والاسكندرية ، واقاموا علم اساقفة دخلاه .

وفي عام ٤٧٦ حكم الملك باسيليسكوس وكان عادلاً طيباً ، فامر ان يعدود الى كراميهم طيمثاوس بطريرك الاسكندرية، ومار بطرس الثاني بطريرك انطاكية وغيرها من الاساقفة . وبامره ايضاً نقلت رفات القديس مار ديوسقوروس الى الاسكندرية ووضع في مدفن الاساقفة. ومن اجل مآثر الملك باسيليسكوس عقده مجمعاً في القسطنطينية حضره خمسمئة /٥٠٠ اسقف يتقدمهم البطريركان ، طيمثاوس الاسكندري ، وبطرس الانطاكي ، حرموا فية المجمع الخلقيدوني ثم عقد مار طيمثاوس الاسكندري مجمعاً في افسس حضره سمائة ١٠٠٠ اسقف حرموا مجمع خلقيدون وبعثوا برسالة شكر الى الملك باسيليسكوس لاهتمامه بالاعان الحق. ولما ملك زينون اخذ يفكر في اتحاد اعضاء الكنيسة ، فعقد مجمعاً في القسطنطينية عام ١٨٤ رغبة منه في احلال السلام في الكنيسة والقضاء على الانقسام ، واعادة الوحدة الى السيحية. وفي عـام ٨٣٤ اصدر هنوطيقونه الشهير المتضمن صورة الاعان المستقم نقضاً للاعان الخلقيدوني ومما جاء فيه: « بما ان الايمان الذي لا عيب فيه وحده ينجينا ، لذلك قدام الينا محبو الله رؤساء الادرة ورهان آخرون مذكرات ملتمسين فيها بدموع ان يتم اتحهاد الكنائس المقدسة ، فتنضم الى بعض البعض ، الاعضاء التي فر قما عدو الخير منذ زمن حتى لا يزال بعض المؤمنين محرومين من اقتبال سر العماد ، وآخرون بدون تناول القربان المقدس ، فضلاً عن سقوط ربوات من القتلى الذين بدمهم الغزير تخضبت الارض والجو ، لذلك قررنا نحن والكنائس الارثوذكسية في كل مكان الاتحاد » .

لاقى هذا المرسوم (الهنوطيقون) قبولاً وتأييداً عند سائر الكنائس ورؤساء الاساقفة ، وفي مقدمتهم البطاركة القديس بطرس الثاني الانطاكي الذي اوصى ان يصلي المؤمنون كباراً وصفاراً من اجل زينون المؤمن ليحفظه الرب كي يصرف عن الكنائس الخصومات والانقسام ، وبطرس منغوس الاسكندري . واقاق القسطنطيني الذي هو الآخر امتدح فكرة السلام ووحدة الاعان وهتف قائلاً : « الحجد لله في العلى وعلى الارض السلام » ومثل زينون و المنجم الذي ظهر في المشرق للمجوس . وابتهج مرطور اذ بالنجم الذي ظهر في المشرق للمجوس . وابتهج مرطور اذ اللك الذي وحد الاعضاء المنقسمة . وعاد مار بطرس اللك الذي وحد الاعضاء المنقسمة . وعاد مار بطرس والتزمير وقد رافقه الى انطاكيا مار اخسنايا الملفان السرياني والتزمير وقد رافقه الى انطاكيا مار اخسنايا الملفان السرياني

(مار فيلكسينوس المنبحي بعدالذ). وعقد مار بطرس مجمعاً في انطاكية باشارة الملك زينون ، حضره عدد كبير من الاساقفة فيه وحد المؤمنين المقسين وانفذ المجمع الى مار بطرس الاسكندري رسالة الاتحاد والاخود بخبره بان الآباء اجتمعوا في انطاكية اجابة الى امر الملك رغبة منه في السلام.

وفي عام ٥٠٨ عقد الملك انسطاس مجمعاً في القسطنطينية حضره حجهور من الاساقفة بتقدمهم القديس مار فيلكسينوس المنبجي كا حضره الراهب سويريوس السوزوبولي ( بطويرك انطاكية بعدئذ) مع منتي راهب، من الاد فلسطين والشرق. وقي هساذا المجمع حرموا مجمع خلقيدونية واحرقوا قرار، الاصلي مدع طومس لاون الروماني، وافرغوا كل جهدهم من اجل وحدة الكنائس، عير ان الحلقيدونيين كانوا عقبة في طريق الوحدة.

وفي عام ١٧٥ وبناءً على طلب القديس مار فيلكسينوس المنبجي امر القيصر انسطاس بعقد مجمع شرقي في صيدا فيه تقرر عزل فلابياس الانطاكي الذي حازب النساطرة، وبد هنوطيقون زينون، وانتخب المجمع بدلا عنه الراهب سوريوس السوزوبولي بطريركا لانطاكية.

#### انجهاد العنيد

لخنفنا المراحل التاريخية التي تم فيها صراع الكنيسة الارثوذكسية مدع القدوى النسطورية والخلقيدونية ، وهي الفترة الراقعة من علم ١٥٠ - ١٥١ . وعام ١١٠ هو العام الذي نصب فيه القديس مار مبوروس بطريركا لانطاكيا .

والآن وابتدا من عام ۱۲ نشدی بنداول احداث مرحلة جدید ، وصراع جدید ، امتداد انا مبق دعود هذه الرحلة بفترة و الجهداد العند . وعلامات فارقة .

في هذه الفترة يظهر انصار انجمع الخلقدوني على المسرح الشدة شراسة ، واكثر بطشاً ، تجاه الارتوذكسية ، فقد الدر الفيص وحصد و الارتودكسية الدراية الدراية الدراية المراد وحصد و المراد و المرا

في همان الفترة يثألن في سماء احساد ، ويوح فوق قم الفضال ، ويبرو على مساحة الثاريخ اسماء الشيخاص في فرسان الحماد وقادة المضال ، وصانع، الثاريخ ، يذاوا ك ما في وسعهم في سبيل صيانة العقيدة الارثوذكسية سالمة ، والحفاظ على كرامة الكنيسة المقدسة ، ومن اجل الدفاع عن الحق الانجيلي . عرفوا في الاوساط المسيحية بصلابة العانهم ، وتقواه ، ونبذه روح هذا العالم ، وتضلعهم بالعلم اللاهوتي ، فكانوا كدعائم قوية في حياة الكنيسة . وهم القديس شمعون الارشمي ٥٥٠ + ومار فيلكسينوس المنبجي القديس شمعون الارشمي ٥٥٠ + ومار فيلكسينوس المنبجي البرادعي ٥٧٨ + ومار يعقوب البرادعي ٥٧٨ ، وتيودورة الملكة ٥٤٨ .

هؤلاء جميعاً مع غيرهم ، من معدن الرسول بولس ، واحفاد اغناطيوس النوراني وثاوفيلس ، وبابولا ، بطاركة انطاكية . لقد وقفوا امام القوى المعادية وجها لوجه وقارعوه بالحجة والبرهان ، واوقفوا حياتهم لمصارعتهم بشجاعة نادرة دون ان تفتر لهم همة او يثني لهم عنم . لقد ادركوا ان الانقسام في الكنيسة يعر ض حياتها للخطر ويضعف شهادتها ونمو ها الروحي ، وان التعاليم المخالفة للايمان المستقيم إن هي الا معول لضرب العقيدة الرسولية الانجيلية وتوسيع شقة الحلاف ، لذلك جاهدوا من اجل المحبة والسلام والايمان .

#### أقطاب الجهاد ه فرسان النضال

القديس فيلكسينوس المنبجي ٢٥٥٠ + ملاذ السريان

القديس مارشمعون الأرشمي . ١٥٤ + لسان السريان

القديس ما رسويريوس الانطاكي ٢٦٥ + سناج السربيان

القديس ماريعقوب البرادعي ٥٧٨ + باني مجد السريان

سندالسريان

# القديس الملفان مار فيلكسينوس المنجي ٥٢٣

« ملاذ السريان »

ولد في بلاة تحل من كورة باجرحي (محافظة السلمانية العسراق) قبيل منتصف المشة الخامسة . وسمتي بالسريانية الحسنويو ، اي الغريب . وعن صيرورته مطراناً لمنبج نقل الى الاسم اليوناني « فيلوكسينوس » ومعناه محبة الغربة . وفي عنفوان صاه ، وعلى اثر اضطهاد يزدجرد الثاني ملك الفرس هجر واهله الى طورعبدين في تركيا . تلقى علومه اولا في دير قرتمين ، شم في مدرسة الرها ، واخيراً في دير تلعدا الكبير في كورة انطاكية . شم ترهب وسيم دير تلعدا الكبير في كورة انطاكية . شم ترهب وسيم كامنا . وفي عام ١٨٥ رسم مطراناً لمبيع .

جهاده: عاش مار فيلكسينوس في الفترة التي تعرضت الكنيسة لاخطار النسطورية والخلقيدونية ، وهـــو ذلك الارثوذكسي العنيد ، والسرياني الصنديد ، المتمسك بايمان عامم نيقية وقسطنطينية وافسس ، فنزل الى حممة النضال ،

وميدان الجهاد، يذود عن ذمار الاعان القويم بغيرة شديدة وحمياس ناري متقد . وبوسعنا تلخيص ، مواقفه في الامور التالية :

آ \_ خاض غمار الجدل ، جادل اعداء السانه ويراعه فعمل ستة كتب لنقض النسطورية ، وثلاثة عشر رداً على الخلقيدونيين ، كما كتب عشرات الرسائل ضد النساطرة والخلقيدونيين والاوطاخيين ، واسطفان بن صوديلي المبتدع ، وسائر الهراطقة .

ب \_ كان باكورة جهاده استنكاره المهادىء النسطورية التي كانت متفشية في مدرسه الرها يوم كان احد تلامذتها . وكشف اساتذة المدرسة ومعظم تلامذتها المتشبين بالآراء النسطورية ، وسبت طرده .

ه \_ في عام ٥٨٥ دافع عن هنوطيقون زينون بكل ما اوتي من قوة وحيوية ، ورافق مار بطرس الثاني الانطاكي الى انطاكية عائداً من منفاه . وحضر محمه الانطاكي الذي وحيّد المؤمنين المنقسمين ، وربّب امور البيعة . وفيه تجلى مار فيلكسينوس في موقفه البطولي حيث فضح قوانين برصوم النصيبيني

النسطوري القبيحة . وباشارة من مار بطرس رفع من دبتيخا كنائس انطاكيا وغيرها اسماء البطاركة والاساقفة النسطوريين والخلقيدونيين السابقين .

د \_ عام ٥٠٢ جاوب على رسائل (ابا عفر علقمة)
الحاكم العسكري العام في حيرة النعمان من اشراف
اللخميين واحد ابناء اسرة بني ذميل النصرانية .
ومنح له فيرا حقيقة الاعان القويم ، وزيف تعاليم النساطرة .

ه \_ في عام ٥١١ اشترك في عن لل مقدون القسطنطينية ذلك ان انسطاس عقد مجمعاً مسكونياً في القسطنطينية في تلك السنة لبحث قضايا الايمان. حضره جمهور من الاساقفة يتقدمهم مار فيلكسينوس المنبجي وحضره ايضاً الراهب سويريوس ( بطريرك بعدائد) مع مئتي راهب من فلسطين والشرق . حرموا فيه المجمع الخلقيدوني ، وعنها مقدون القسطنطيني .

و - وفي عـام ١٢٥ و عساعي القديس المنبجي وهمته القعساء، عقد انسطاس مجمعاً شرقياً في صيدا حضره عانون اسقفاً بينهم فلابيانوس الانطاكي، كا حضره

عدد من رهبان الشرق وفيه عزلوا فلابيانوس الانطاكي المتذبذب النسطوري . وانتخب المجمع الراهب سوريوس بطريركا لانطاكية خلفاً لغلابيانوس المعزول . وكان المنبجي هو الناطق باسم الكرسي الانطاكي طيلة فترة وجود فلابيانوس على الكرسي .

ساند مار سويوس البطريرك في جهاده في لم شعث المؤمنين المضطهدين وتوحيد صفوف الاساقفة والاكليروس والرهبان وكان اول امر اتاه في هذا المجال حث مار سويروس الى عقد مجمع في انطاكية عام ١١٥٠.

ومن اعمال هار فيلكسينوس اهتمامه بكنيسة نجران ، اذ رسم لها اسقفا يدعى بولس وهو اول اسقف لهذه الابرشية الحميرية العربية ، ولم ينفك من وعظ المؤمنين وحثهم على التمسك بالفضائل .

لقد لاقى مار فيلكسينوس مقاومة شديدة وعداءً كبيراً من خصوم الكنيسة وقد نوسه نفسه في رسالته الى رهبان دير سينون بما ناله من شرهم قائلاً: « في المدينة التي صرت راعياً له\_ا وليتني لم اصر بنجوت من الموت مرات عديدة . ذلك ان الهراطقة كانوا ينورون على دامًا بالحجارة

والعصي والنار، يساندهم الوثنيون، بل كانوا يحرّضون كل حاكم يتعين لتلك الولاية ليناعنني ويضيق علي ويكبد الكنيسة خسائر. اما الضيقات التي قاسيتها من فلابيانوس ومقدون رئيسي اساقفة انطاكية والماصمة (القسطنطينية) ومن قلانديون قبلهما فهي معروفة بل يحدّث عنها في كل مكان. هذا فضلاً عن وشايات المسمى فلابيانوس الهرطوق بي الى السلطات العليا في اثناء الحرب الفارسية، وعما جرى لي في الرها وفي كورة الافاميين وكورة الانطاكيين ايضاً في اثناء وجودي في دير الطوباوي مار بس بل في انظاكية بالذات. ولما توجهت الى القسطنطينية مرتين عاملني الهراطقة النساطرة عثل ذلك ،

وفي ايلول سنة ١٥٥ اثار يوسطينوس اضطهاداً عنيفاً على الارثوذكسيين ولا سيا الذين في ولاية الكرسي الانطاكي. ونفى الاساقفة الذين يرفضون الحجمع الخلقيدوني، وقد شمل هدذا الاضطهاد خمسة وخمسين اسقفاً بينهم القديس مار فيلكسينوس المنجي الذي نفي اولاً الى فيليبولي في ثراقية ثم الى غنفرة في بفلاغونية.

ونهجاً على خطى الرسول بولس كان يجبر الرسالة تلو

الرسالة يبعث بها الى المؤمنين مثبتاً ايام في الايمان محذراً من مغبة التورط في مزالق التعاليم المخالفة للايمان.

لقد وصف القديس في رسالته الى رهبان دير سينون منفاه الاخير كا يلي: «لقد ارسلوني الى امر واقدى منفى ، واقاموا على حراساً من جميع الجهات . لئلا يزورني احد من العلمانيين ويستمع الي . انني مسجون في غرفة مساحها اثنتا عشرة ذراعاً ، اقيم فيها انا ومرافقي . وهي فوق مطبخ البيارستان ، حيث نختنق دائماً بالدخان الكثيف ، فاذا حرمنا عون العنايه الالهية ، قريباً سيفقد بصره كل منا . ولذلك التمسنا منهم مرات عديدة ان انقل الى السجن العسام حيث جميع صانعي الشرور والقتلة ولم اجب الى ملتمسي . ذلك بان اسقف هذه المدينة الذي اسامت اليه ليحرسني ، يكرهني شديداً اكثر من الذين اسلموني اليه . لانه هرطوقي ومن الذين يغارون كثيراً على الجمع الحروم الخلقيدوني » .

وبعد ان اقام في المنفى خمس سنين ، وفي ١٠ كانون الاول عام ٣٢٥ اطلقوا عليه الدخان بعد ان سدوا منافذ الغرفة ، فاختنق لكثرة الدخان ، فقضى شهيد الايمان وهو في العقد الثامن من عمره . ونقل جثمانه الطاهر الى منبح.

### القديس مار شمعون الارشمى

### + 08 .

« لسان السريان »

عكننا ان نعتبر شخصية مار شعون الارشمي ، وجهاده ، وموقعه في كنيسة المشرق ، نظير القديس مار يعقوب البرادعي في كنيسة المغرب . فمار شمعون اطل على الكنيسة في المشرق وهي مضطهدة من قبل النساطرة ، ومار يعقوب خاض غمرة الاضطهاد الخلقيدوني بضراوة ، وكل منها جاهد جهاداً حسناً في سبيل الايمان الارثوذكسي .

'ولد مار شعون في بلدة بيت ارشم بالقرب من سليق ( بلاد فارس ) و بعد ان تلقى العلوم الدينية ، و تمكن من علم الكتاب المقدس رسم كاهنا ، و تبحر في فنون الجدل الكنسي نظراً لحاجة الكنيسة الى هذا النوع من العلم يومذاك ، ومن يتتبع سير الاحداث الكنسية في تلك الفترة التي عاشها مار شمعون يدرك تماماً ما اسفرت عليه من نتائج و خيمة انتعاليم الفاسدة المضلة التي طلع بها على المسرح الكنسي المبتدعون ، ماني ومرقيان ، وبرديصان ، المسرح الكنسي المبتدعون ، ماني ومرقيان ، وبرديصان ،

ونسطور ، واوطيخا وغيرهم وقد تفشت في بلاد فارس وطو"حت بالكثيرين في وهدة الهلاك . لذلك فالكنيسة كانت محاجة ماسة الى مجادل يجابه اصحاب تلك التعاليم الفاسدة ، فوجدت في مار شمعون ضالتها المنشودة الذي جابهم جميعاً ، وافحمهم مججعه الدامغة فحمل لقب الحجادل .

ومن اعمال مار شمعون ايضاً الى جانب الجدال ، انه بشر بالدين المسيحي في مدينة حيرة النعمان ، فسمع نداءه جمهور غفير من العرب . وجساعيه تم انشاء كنبسة لهم . كا هدى ثلاثة من زعماء المجوس وعمّده ، وبعد عشرة اليم ظفروا باكليل الشهادة في سليق . ورحل الى ما وراء بلاد الفرس فهدى قوما من الوثنيين والجوس ، فذاع بلاد الفرس فهدى قوما من الوثنيين والجوس ، فذاع صيته ، وذهبت له شهرة طائلة في الكنيسة شرقاً وغرباً . فكافأه اساقفة المشرق فقلدوه الاسقفية على بلدة بيث ارشم قبيل عام ٥٠٣ .

وبعد تقاده الاسقفية ضاعف جهاده نصرة للارثوذكسية وفي تلك الاثناء وشى اساقفة النساطرة لدى ملك الفرس بالارثوذكسية على انهم جواسيس الرومان فاثار عليهم الملك اضطهاداً شديداً. فتوجه مار شمعون الى القسطنطينية حيث

انهى الامر الى انسطاس المؤمن، الذي اوفده بدوره سفيراً الى ملك الفرس ازال الشدة عن المؤمنين. ثم وشى به الفرس ثانية ، فاعتقل في نصيبين سبع سنين مع جميع الاساقفة ورؤساء الاديار الارثوذكسيين في بالاد فارس. حيث صبروا على مكروه عظيم حتى شفع فيهم رسول ملك الحبشة فاطلق سراحهم.

ثم توجه الى القسطنطينية ثالثة لمواجهة القيصرة المؤمنة ثاودورة وهناك توفي شيخاً كبيراً في حدود سنة ٥٤٠ . وترك كتابات كثيرة في نقض الهراطقة .



# القديس مار سويريوس الانطاكي + ١٥٣١

« تاج السريان »

حياته الاولى ودراسته: 'ولد في حدود سنة ٥٥٩ في مدينة سوزوبوليس من اعمال بيسيدية في آسيا الصغرى من اسرة عريقة في النبل والجاه وسمتي سويريوس. ولما ترعرع درس الادب اليوناني في مدرسة الاسكندرية ، ثم انتقل الى مدرسة بيروت حيث قرأ الفقه الروماني والفلسفة فبرع في الله ميامع بين الاساقفة فيرا الله الله عنه احد اصدقائه بانه سيامع بين الاساقفة كالذهبي الفم .

كان سوريوس يتردد وصديقه الحيي زكريا الفصيح الى كنائس بيروت لتأدية فروض العبادة . وكان يمارس الصوم والصلاة بصورة جد"ية حتى انه اقتدى باوغريس العجيب . اقتبل سر العباد في كنيسة طرابلس . وكان عر "ابه اوغريس وذلك سنة ٨٨٨ .

انهی دراسته فی بیروت بتفوق ، و تمین استاداً لاشر ع

والقانون في كلِّمتها ، وابتاع له بزة المحاماة .

الربان سویریوس: بعد ان انهی سویروس دراسته ، واقتبل سر العماد شمر بالدعوة الالهية تهيب به لحل الصلي. فبادر اولاً لزيارة اورشليم التبرك من الاماكن المقدسة وفي هذه الاثناء قادته النعمة الالهية فانضم الى دير مار بطرس الكرجي في غنه وتوشح بالاسكم الرهباني ، ثم انفرد في البراري ممناً في اعمال النسك الخشنة حتى ذبل جسمه ، وخارت قواه واشرف على الموت ، عما اضطر رئيس دير رومانس ان يأخذه الى دره . محيطاً اياه بعناية فائقة حتى استعاد حيويته ونشاطه . وبعد ذلك عاد الى غزة واختلى في صومعة في مانوما بجوار در مار بطرس الكرحي ولما طار صبته في النسك والحياة الرهبانية ، تقاطر اليه طلاب الزهد في كل مكان ، وبناءً على الحاح تلاميذه انشأ ديراً بالمال الذي ورثه عن ابويه انضوى اليه العديد من طلاب الزهد . ورسم كاهنا .

دير مار سوبيوس منتدى : اعطى مــار سوبيوس الرهبنة معناها الحقيقي ، فهي ليست انكماشاً على الذات ، وقطع الصلات مع المجتمع ، انما هي خدمة المجتمع ، ودعوة الناس الى خلاص نفوسهم ، هكذا كان اقطاب النسك

والتقشف يعيشون امثال مار انطونيوس ، وهيلاريون ، وباخوميوس ، وقد سار مار سوريوس على غرارهم وترسيم خطواتهم اذ جعل ديره منتدى لطلاب العلم والفضيلة ، فقد كان يستفيل المؤمنين ليسدي اليهم النصح ويعظهم ، وكان يستفيل الاساقفة والكهنة والرهبان ليحل لهم المشكلات الكتابية السي كانت تعترضهم ، ويشرح لهم العقيدة الارثوذكسية بدقة تامة .

دفاعه عن الرهبان: حدث ان راهباً أيدعى نيفاليوس جاء الى اورشليم واخد يضطهد رهبان دير مار بطرس الحرجي ويفتصب اديارهم عنوة ، فتوجه الراهب الحامي سويريوس عام ٥٠٨ الى القسطنطينية على رأس مئتي راهب من بلاد فلسطين والشرق ، ورفع الشكوى الى الملك انسطاس مدافعاً عن الرهبان مؤكداً له ظلامتهم فاقتنع الملك وامر باعادة اديارهم المغتصبة .

دفاعه عن الايمان: في عام ٥٥٨ حضر مار سويوس المجمع المسكوني الذي عقد في القسطنطينية بدعوة من الملك انسطاس لبحث قضايا الايمان استغرق ثلاث سنوات . اعاد خلالها النظر في قرار المجمع الحلقيدوني وطومس لاون

الروماني وحرمها . وبامر انسطاس فته الآباء صندوق الشهيدة اوفيمية واخرجوا منه طومس لاون والنسخة الاصلية اقرار الجمع الخلقيدوني واحرقوها بالنار. ثم محثت قضية البطريرك مقدون القسطنطيني ( ٥٩٥ - ١١٥ ) الذي كان متذبذبًا في اعانه . وكان هذا قد وضع كتابًا ضيُّنه آراء خلقيدونية نسطورية نحله ماركيرلس الاسكندري وغيره من ملافنة السمة جوها انهم كانوا يقولون بالطبيعتين للمسيح بعد الاتحاد . فانبرى الراهب سوريوس الى نقض سفاسفه ببراهين قاطعة ، وسأل الملك ان يستحضر من الاسكندرية النسخ الاصلية ورسائل كيرلس، فاما استحضرت قارن بها سوريوس النصوص الواردة في كتاب مقدون يحضور القضاة الذين عيتنم الملك فكشف عن بسه نصاً مزوراً ثم وضع بذلك كتاباً سماه فيلالينس: « محب الحق » دفاعاً عن كيرلس وغيره من اللاغمة وتفنيداً لضلال مقدون. وحرم المجمع لاون الروماني ومقررات مجمع خلقيدون.

انتخابه بطريركا: في مجمع صور الذي عقد عام ١٥٥ بهمة الملك انسطاس وعساعي القديس مرار فيلكسينوس المنجي للنظر في امر البطريرك فلابيانس الثاني الانطاكي المتذبذب والذي حضره ثانون اسقفاً من الشرق وعدد

كبير من الرهبان عناوا فلابيانس وحطوه عن الكرسي وانتخبوا بدلاً منه الراهب سويريوس . ثم توجه وفد من قبل المجمع الى الدير الذي كان يعيش فيه سويريوس الراهب عاملاً اليه كتاب الملك بوجوب حضوره الى المجمع ولما حضر وعلم بانتخابه حاول الافلات من ايدي الآباء ولكن بدون جدوى . فاذعن الراهب سويريوس للمشئة الربانية ورافق الآباء الى انطاكيا التي هرعت القائله عرمنها عن بكرة ابيم فدخلها في ٦ تشرين الشاني وفي اليوم نفسه اقتبل رتبة البطريركية السامية وجلس على عرش بطرس العظيم وبهذه المناصبة فاه بخطبة لاهوتية تاريخية بليغة ، وبعد انتهائه منها اطلقوا عليه لقب : الذهبي الفم الثاني .

اعماله البطريركمة: انصرف سويريوس البطريرك الى اصلاح شؤون البيعة ، وتنظيمها ، وتتلخص بما يلي:

#### اولاً: انعاش الحياة الروحية:

آ \_ قــام بزيارات رسولية متفقداً الارياف والاديار والابرشيات ومرتباً امورهم ، وواعظا .

ب \_ النّف جوقة للترتيل نظم لها اناشيد روحية عذبة طفق الشعب ينشدها حتى في الشوارع وقد نقلت

للك الاناشيد الى السريانية وعرفت و بالمعانيث و وكان الشعب الانطاكي بتذوق الترتيل ، ويهوى الالحان ويستعذبها . وقد بكت الذين حاولوا منع النساء عن الترتيل وعن تلاوة المزامير قائلاً: وان مار بولس منع المرأة من التعليم لا من الترتيل ، فاذا ساغ منعهن من الترتيل في فاذا ساغ منعهن من الترتيل في المزامير ايضاً والعكس بالعكس . ومع ذلك فان الكتاب المقدس يحبت ترتيل النساء كما فعلت مريم اخت موسى مرددة تسبحة الكليم امام جوقة من النساء » . واستطرد تسبحة الكليم امام جوقة من النساء » . واستطرد قائلاً : واترى انه حين يرغب في الدفاع عن النساء لا يجد لهن محامياً سوى مريم العذراء والدة الاله » .

ثانياً: انعاش الايمان القويم: اخذ يسمى في لم شمث المؤمنين، ويعمل على توحيد صفوف الاساقفة والاكليروس والرهبان في ولاية كرسيه الانطاكي من جهة وتوثيق عرى الاخوة الصادقة ما بين الكرسيين الانطاكي والاسكندري الشقيقين من جهة اخرى . وفي سنة ١٥٠ عقد مجمعاً في الشقيقين من جهة اخرى . وفي سنة ١٥٠ عقد مجمعاً في انطاكية بمؤازرة مار فيلكسينوس المنبجي ايد فيه المعتقد القويم حارماً تعاليم مجمع خلقيدونية وجميع القائلين بالطبيعتين للمسيح

بعد الاتحاد . وفي السنة النالية عقد مجمعاً آخر في صور الغالة نفسما .

وكان مار سويريوس متبحراً في حكمة اليونان ومتعمقاً في على الكتاب العزيز متفقهاً في مصنفات اعمة البيعة.

ثالثاً: تساهله مع المرتدين لدعم الاعان : بالرغم عا عرف به مار سوروس من التمسك الشديد بعروة الارثوذكسية . فإن غيرته الوقادة على ضم الاعضاء المعشرة هنا وهناك الى جسم الكنيسة الواحدة حدته في كثير من الاحيان الى التساهل في قبول المرتدين منهم الى الكنيسة. ومن جملة ذلك اغضاؤه عن اسماء رؤساء بعض المرتدىن السابقين المنونة في ذبتيخا كنائسهم ، غايته الا عس كرامتهم وشعورهم لطالما ارتدوا الى احضان البيعة واحتضنوا المتقد الارثوذكي مفضلاً مصلحة الكنسة المامة على الدقة . وفي نظره ان الخطر واحد سواء راعت الكنيسة الدقة ام لا ، وكانت شعاره في الرعامة « ان الادارة فوق كل شيء ، الامر الذي اغاض بعض المتعصبين من الاساقفة الار ثوذكسيين ولا سم الاسكندريين الذين فكروا في بعض الاحيان في قطع شركتهم منه زاعمين انه لا يصح ان

يكون القربان طاهراً والذبتيخا تحوي هـذه الاسماء ما حداه الى التبسط في تبرير هذا التساهل في مقالة خاصة فيها برأ نفسه من الاساءة الى التقليد الرسولي.

وقد اشتهر الاسكندريون بتعصبهم، قال مار سوريوس لابوقراطيس في رسالة له: « من عادة الاسكندريين ان كسبوا ان الشمس تشرق عليهم وحدهم، بل عندهم وحدهم ينير المصباح حتى ليجرأ الى تسمية البلاد الاخرى « عديمة المصابيح » . غير ان مار سويريوس لم يكن يعترف البتة بوجوب اخضاع الهراطقة بالقوة بل كان يسالج امورهم بالطرق القانونية والانظمة البيعية .

هروب مار سوريوس الى مصر: توفي انسطاس سنة مروب مار سوريوس الاول وكان متحزباً للخلقيدونية قاثار اضطهاداً عنيفاً على الارثوذكسيين ونخاصة الذين في ولاية الكرسي الانطاكي حيث امر بقطع لسان مار سوريوس ونفى الاساقفة الذين يأبون الاعتراف بالمجمع الخلقيدوني ونفى الاساقفة الذين يأبون الاعتراف بالمجمع الخلقيدوني فاضطر مسار سوريوس مفادرة انطاكية اجابة الى رغبة شعبه الى مصر متذكراً وبطريقة سرية جداً ، لقد تزيى راهب سرياني ووضع على رأسه القلنسوة التي يستعملها

غالباً الذين يسدرون شعره . ورافقه شخصان تزي احدها بالزي نفسه اما الآخر فبزي آخر ، فلم يقدر أن يميزه احد وامضوا المسافة مشياً على الاقدام سالكين طرقاً خطرة ، ومتسلقين جبالاً وعن ، يمخرون البحار وسط الانواء الشديدة والامواج الساخبة ، والاعداء يلاحقونهم ويبحثون عنهم والملك الخلقيدوني يعين جائزة نقدية كبيرة لمن يعثر عليه . فكان يلتجيء الى الكهوف والمفاور حتى بلغ عليه . فكان يلتجيء الى الكهوف والمفاور حتى بلغ الى مصر منهوك القوى فتلقته الكنيسة الاسكندرية الشقيقة بفرح كبير مقدرة فيه مواهبه النادرة وطاقاته الجبارة التي بفرح كبير مقدرة فيه مواهبه النادرة وطاقاته الجبارة التي كرسمها للدفاع عن الارثوذكسية .

اقام في مصر لاجئاً عشرين سنة يتابع اعماله الرسولية تارة بنوابه واخرى برسائله.

الكرسي الانطاكي بعد نفي مار سويريوس: لقد سيطر الخلقيدونيون على الكرسي الانطاكي عنوة بعد نفي مار سويريوس البطريرك الشرعي . غير ان الارثوذكسيين لم يعترفوا بالبطاركة الدخلاء الخلقيدونيين كما مر" معنا . وظل مار مويريوس يتابع عمل الرسولي وهو في منفاه ، وكان على اتصال وثيق مع الاساقفة . وقد قلد مار يوحنا التلي

اسقف تل مووزل النيابة البطريركية العامة وفوض اليه رسامة اساقفة وكهنة بحسب حاجة الكنيسة. وقد قام مار يوحنا التلي بمهمته خير قيام رغم وعيد الملك وتهديد الرؤساء. وكان يعاونه ثمانية اساقفة.

اعتذاره عن حضور مؤتم القصطنطينة: في عام ٧٧٥ توفي يوسطينوس الاول القيصر البيزنطي، الذي اضطميد الكنيسة الارثوذكسية ونفى الاساقفة ، وهرب مار سويريوس من وجهه مختفياً كما علمنا . جلس على العرش ابن اخته يوسطنيان ومعه زوجته تيودورة المؤمنة السريانية وكانت فانحـة امل باسم للمؤمنين . وفي سنة ١٨٥٠ عقد الملك يوسطنيان مؤغراً في القسطنطينية من الارثوذكسيين والحلقيدونيين ستة اساقفة من كل جانب ، وكان يأمل ان يعقد الصلح ما بين الطرفين ، ووجه دعوة خاصة الى مار سوريوس ولكنه اعتذر ولم محضر ووجه اليه رسالة جاء فها بالاضافة الى صورة اعانه القويم لقد ضعف جسداً ونفساً ، وشاخ وخطه الشيب مؤذناً بقرب مغادرته المالم ، وقال انه سهل عليه ان يقيم مستتراً حيث هو ، لان ايامه السالفة ايضاً قد امضاها متخفياً منزوياً كراهب. وختم الرسالة بالصلاة لاجله ولاجل عملكته متمنياً ان يتم اتحاد الكنائس في عهده .

شخوصه الى القسطنطينية: نظراً لالحاح يوسطنيان في وجوب حضور مار سويريوس الى القسطنطينية . فقد لبى الدعوة اخيراً وتوجه اليها في شتاء سنة ٥٣٥ وهو يعلم يقيناً ان لا فائدة من حضوره ولكن فعل ذلك لئلا يقال انه عقبة كأداء في سبيل اتحاد الكنائس وهناك رحب به يوسطنيان كثيراً وكرامه بتأثير الملكة تيودورة المني كانت تحب مار سويريوس حباً جماعاً مكبرة فيه فضائله وايمانه .

وقد اقام في القسطنطينية نحو سنة ونصف يحاور ويناقش أمَّة الحلقيدونيين من جهة ، ومن جهة اخرى يبذل اقصى الجهود في نطاق مساعيه الرامية الى توحيد الكنائس ، صامداً امام هدائد الحلقيدونيين الذين جنتدوا جميع اجهزة قواهم للايقاع به وللاجهاز على عقيدته . وتأكد لديه تماماً ان المؤتمر لم يكن الا مضيعة وقت وان وعود القيصر في معالجة صلح الكنائس باحت بالفشل لتمسك الخلقيدونيين بغرورهم وثبات السريان بحقهم واعانهم .

عودته الى مصر ووفاته: لما فشل المؤتمر بمهمته، غادر مار سويريوس القسطنطينية بمساعدة اللكة تيودورة وعاد الى برية مصر، وهناك وافته المنية في ٨ شباط ٥٣٨ +.

وقد ضمت الكنيسة اسمه الى ذبتيخا الآباء بواسطة العلائمة مار يعقوب الرهاوي بالعبارة التالية: «لنذكر ايضا بطريركنا مار سويربوس تاج السريان واللسان الفصيح وعمود وملفان كنيسة الله الجامعة ». وما برحت الكنيسة الاسكندرية الشقيقة حتى اليوم تذكره في قداسها بعد مار مرقس البشير وقبل بطاركتها اثناسيوس ، وديوسقوروس ، وعيدت له جملة اعماد .

ترك ثروة هائلة من التأليف ، فله ١٢٥ خطبة عرفت بخطب المنابر . وله رسائل عديدة قدرت به ٣٠٠٨ ، ومعانيث اي اناشيد مستبدعة كانت ترغها كنيسة انطاكية اثناء العبادة . وكلها زاخرة بالفوائد اللاهوتية والتاريخية والفقهية والادارية . واضطروا القيصر يوسطنيان فأم باحراق هذه المصنفات وتشديد العقاب على من ينسخها او يحوز عليها ، فضاعت باليونانية الا نتفا منها غير انها حفظت بترجتها السريانية . وقد تناولتها ايدي المستشرقين وترجموها الى لغات اوربية عديدة واشبعوها درساً وتمحيصاً .

## القديس مار يعقوب البرادعي المجاهد الارتوذكسي الكبير ١٧٥٠

« بانی مجد السریان »

القديس مار يعقوب البرادعي معجزة السريان ، ومن اشهر آباء الارثوذكسيين عسكا بالعقيدة ، ومن اكثرهم جهاداً في سبيل الاعان القويم.

طفولته: كان في القسطنطينية الصغرى ويسميها السريان (تل موزلت) قسيس سرياني اسمه تيوفيل بن معنو اشتهر ورعه وتقواه . لم يرزق ولداً . فصام وصلى هو وامرأته . وبذلا الحسنات ثم نذرا نذراً لله وهو ان يقدما الابن المحكر الذي برزقانه خادماً للرب. فقيل الرب دعاءها ورزقها ولداً ذكراً سميّاه عند عماده يعقوب وربيّاه على سنن التقوى والفضيلة . ولما اتم الثالثة من عمره دفعاه الى المدرسة فأقبل على مطالعة العاوم الروحية والادبية باللغتين السريانية واليونانية.

رهبنته: وعيا انه كان منذوراً، اخذه أنواه الى

الدير ، فسلماه الى الرئيس وبعد ان قضى مدة التجربة ، وثبت حقيقة زهده ، البس الاسكيم الرهباني .

كان لباسه ثوباً غليظاً يقسم الى شطرين يكتسي بأحدها ويتشح بالآخر ولم يكن يغيره صيفاً وشتاءً حتى اضحى كله رقعاً اشبه شيء بالبردعة البالية . وهذا سبب تسميته بالبرادعي . ثم رسم كاهنا واصبح رئيساً للدير .

جهاده في سبيل الايمان الارثوذكي : كان من اشهر المجاهدين في الاضطهاد البيزنطي امام الكنيسة بعد ان كانت تيأس من امل النجاة ، فتفقدها الله بالقديس مار يعقوب البرادعي الذي عان المشاق واحتمل المطارد والضيقات في سبيل تثبيتها وتعزيتها والايلاف بين شعوبها العديدة ، فنجح بعناية ربانية خارقة في صيانة استقلالها الديني وثباتها . واليك مراحل جهاده :

شخوصه الى القسطنطينية: سنة عهده شخص الى القسطنطينية مشياً على الاقدام ليشجع الآباء القديسين والمؤمنين وذلك ان الكنيسة في ايامه اضطهدها الخلقيدونيون بضراوة، فقد قتاوا قسماً من الاساقفة والاكليروس، وسجنوا ونفوا

قسماً آخر الى بلاد بعيدة وكان المؤمنون جميعاً يعيشون حياة قلق واضطراب من جراء هذا الاضطهاد . ولما بلغ مار يعقوب الماصمة رحبت به الملكة تيودورة ترحيباً حاراً لان شهرته كانت قد سبقته فكانت تتوق الى رؤيته جداً .

وسامته مطراناً عاماً: كان عدد المؤمنين قد تقليص من جراء الاضطهادات البيزنطية المنيفة ، فلم يبق اساقفة ارثوذكسيون لرعاية المؤمنين ، لذلك تدارس الآباء في القسطنطينية وضع الكنيسة في سورية والتبسوا من الملكة تيودورة ان تأذن في رسامة اسقفين او ثلاثة لسورية ، فأذنت الملكة مار ثيودوسيوس الاسكندري الذي كان محتجزاً هناك باجراء الرسامة . فانتخب الآباء راهبين ها مسار يمقوب البرادعي ومار تيودور ، رسم مار يمقوب مطراناً على مدينة الرها وسائر سورية وآسيا الصغرى ، ورسم تيودور على بصرى وبلاد المرب وفلسطين حتى اورشليم وكان ذلك سنة ٤٢٥ وقلد البطريك ثيودوسيوس مار يمقوب المتروبوليتية المسكونية المامة .

مار يعقوب يتفقد المؤمنين: قام مار يعقوب المطران المام يزيارات رعائية رسولية للمؤمنين في جميع ارجاء

الامبراطورية البيزنطية . كان يقطع في اليوم الواحد ما بين ٣٠ ـ ٤٠ ميلاً مشياً على الاقدام وهو صائم ، حتى شبُّه المؤرخون بمسائيل بن حروبة خفيف الرجلين كـأنه ظي من ظباء الصحراء. فكان يقيم الصلوات والقداديس، وينظر في امور المؤمنين معالجاً مشاكلهم الروحية ، مشجعاً معزياً ، معاماً فاستطاع بجهاده وهمته ان يضيف كل يوم الى المؤمنين عدداً جديداً في شتى البلاد. وقد رسم بطريركين لانطاكية ، ها سرجيس التلي واذ توفي هـذا رسم سنة ا٠٥٠ بولس الاسكندري خلفاً له باسم بولس الثاني. ورسم ايضاً سبعة وعشرين اسقفاً ومئة الف من القسوس والشامسة. وفي عام / ٥٥٥ / تفقد احوال كنيسة المشرق ومثل بين يدي كسرى الذي اكرم مثواه وهناك رسم مار احودامه اسقفاً لابرشية باعربايي مطراناً عاماً اي جاثليقاً على كنيسة المشرق. وهكذا انعش الكنسية السريانية الارثوذكسية التي اوشكت ان تلفظ انفاسها الاخيرة . قال موسهم الجرماني في هذا الصدد: « لما كان ذوو الطبيعة الواحدة بيأسون ، وكان بعض اساقفتهم قيد ماتوا ، والبعض الآخر 'سجنوا و'نفوا ، استنهض حالتهم يعقوب البرادعي. فهذا الراهب الجلد الذي لا يكل ولا عل إذ رسمه الاساقفة المحجوزون في القسطنطينية

مطراناً عاماً طاف كل الشرق ماشياً ، ونظم عدداً وافراً من الاساقفة والقسوس. وانعش في كل مكان ذوي الطبيعة الواحدة المذلين ، وكان قادراً في فصاحته واجتهاده المدهش حتى انه حين مات سنة ١٨٥ ترك امته نامية احسن غــو في سورية وما بين النهرين وارمينيا ومصر والنوية والحبشة وفي بلدان اخرى. ولاشي كل المنازعات التي كانت بينهم ٥ . وعلى اثر ذلك حسده الاساقفة الخلقيدونيون ، واقلق جهاده مضحمه ، فيحثوا عنه ، وتعقبوه في كل البلاد عليم يظفرون به . و كان الملك الخلقدوني يوسطنيان قد عينن جائزة قدرها ١٠٠٠ دينار لمن يأتي به اليه . لذلك نرى خصوم الكنيسة محندون كل طاقاتهم ، ويستنفرون كل أجهزتهم للقبض عليه ولكن المنابة الالهية تعبدته واعمت اصيرتهم فلم يقع تحت ايدي مضطهديه . وكان يتزيأ تارة بزي شحاذ وطوراً بزي آخر .

اهتمام مار يعقوب باعادة السلام الى الكنيسة: في عام ١٩٥٥ اهـــتم القيصر يوسطينوس وروجته صوفيا السريانية الارثوذكسية خالة الملكة تيودورة، بعقد مجمع في القسطنطينية لتقريب وجمة النظر بين الكنائس، لاعادة السلام، وتوحيد الصفوف، حضره مار يعقوب البرادعي وغيره من كبار

أعَّة الارثوذكسية ، وكثير من رؤساء الاديار واعيان المؤمنين. ودار الحوار بين الاطراف المتنازعة طيلة سنة واحدة ولكن بدون جدوى. وبعد هذا بذل مار يعقوب قصارى جهده في حث القيصر وزوجته في تحقيق السلام المنشود كما سمى في الكتابة الى مختلف الاديار لدعوة رؤسائها الرهبان لحضور مؤتمر يعقد في الرقة لهذا الغرض النبيل بأمر من السلطات. فاجتمع اذ ذاك في الرقة جمهور كبير جاء من كل فج عميق، رهبان واكليروس وعامانيين. افتتح البطريرك يوحنا سفير القيصر الى بلاد فارس المؤتمر بكلمة وجبُّها الى المجتمعين حثيهم فيها على بذل الجهد من اجل اعادة السلام الى الكنيسة ، وتوحيد الصفوف ، وركتر على عدم التزمت ، والتمسك بدقة الامور ، وبضرورة التنازلات توصلاً إلى الغاية المنشودة ، ثم تلى الكتاب الذي بعثه القيصر محتوياً على صورة الاعان . ولما سمم الاساقفة والاكليروس مضمونه اجروا الهـ بعض التعديلات من حــذف وتغيير واضافة ، وذيلوه بتواقيمهم ليبعثوا به الى البطريق بوحنا . وكان مئات الرهبان قد جاءوا الى الرقة للاطلاع على مجريات الامور فطلبوا الى الاساقفة ان يقرأ مضمون هذا الكتاب على مسامعهم ولما تقريء حدثت ضجة

عظيمة خطف خلالها الورقة بوقاحة راهب وقح ومزقها امام الجمهور ، الامر الذي سبُّ بلبلة وخصاماً ، وغضب البطريق يوحنا من هذا التصرف وقرار مقاطعة المؤتمر ، لكن الطبيين ومحى السلام وفي مقدمتهم مار يعقوب سعوا لتلاشى ما قد حدث فتوصلوا الى عمل معروض آخر كالذي 'مز"ق. غير ان الرهبان الذين كانوا سبماً في فشل ذاك افشلوا هذا ايضاً وانتهت الامور بدون جدوى. وتألم يوستينوس كثيراً لفشل مساعى البطريق في مسيل السلام. ثم كت الى سرجون قائد جيش سورية ان يسمى في شخوص مار يعقوب وثاودور وغيرها إلى القسطنطينية ، فبلتَغ سرجون هذا الامر الى مار يعقوب وصحه. ولكن الرهبان وجبُّهوا الى مار يمقوب رسالة ينذرونه فها من الدخول في مفاوضات مع خصوم الكنيسة تكون على حساب التنازل في العقيدة ، او عدم مراعاة الدقة في الاحداث ، نما اضطر مار يعقوب عن العدول الى الذهاب الى القسطنطينية عملاً باشارة الرهبان. وهكذا كان الرهبان سبأ في اعانة السلام والوحدة.

نشوء التسمية المعقوبية: لما فشلت محاولات الاتحاد التي سعى اليها القيصر وحيث ان مار يعقوب عدل عن الذهاب الى القسطنطينية بتأثير الرهبان كم مر" ، لذلك

شخص الى القسطنطينية البطريرك الانطاكي بولس الثاني يرافقه اربعة اساقفة وهناك جرى حوار ما بين الارثوذكسيين والخلقيدونيين تخالته ملابسات وعدم وضوح ولف ودوران ونتيجة لذلك تنازل البطريرك وصحبه مخدوعين فاشتركوا مع الخلقيدونيين مرتين . ولما احس البطريرك بولس بما دبره الخلقيدونيون من خداع انسحب وتراجع عمًّا قرَّره. فنضب عليه القيصر وسجنه في دير واهانه. واخيراً وخوفاً من الموت استسلم بولس لمقررات المجمع الخلقيدوني، فخرج من السجن واضحى مستشاراً للقيصر اذ كان رجلاً حكيماً ومحنكا ومتمرساً ومتمكناً من الادب والمعرفة والمنطق. غير أن بولس ولئن حظي بهذه المكانة ، إلا أن ضميره كان يبكُّنه ، فلما سنحت الفرصة المؤاتية افلت في احد الليالي والتجأ اخيراً إلى الملك النساني المنذر بن الحارث ابن جبلة الارثوذكسي. فلما علم القيصر هرب بولس امر باغلاق جميع الموانىء والحدود وتفتيش السفن والاديار وحتى القبور وكتب عنه الى كل مكان.

تسلم طيباريوس زمام الحكم في عام ٧٤٥ فاوقف عن ملاحقة الارثوذكسيين وسمح لمار يعقوب البرادعي بالخروج من منفاه والعودة الى القسطنطينية .

اما بولس الثاني البطريرك حال وصوله الى المنذر بن جبلة قد م توبة لمار يعقوب البرادعي ولمجمعه الشرقي في معروضين ، و بعد تضرع ثلاث سنين قبله مار يعقوب و محمعه بالباس المنذر ، فلما على الاسكندريون بقبول بولس قرروا الانشقاق الامر الذي حز" في نفس مار يعقوب واهل سورية بل اضطر مار يعقوب الى عن ل بولس ارضاءً للاسكندريين فانقسمت الكنيسة بأساقفتها واديارها ومؤمنها. تحز"ب قسم لبولس والقسم الاكبر لمار يعقوب ومن هنا أتت تسمية « المعقوبية ، وهي وليدة مناسبة معينة ولفترة معيسنة ، كما ليست هي وليدة جدل تعليمي بل اطلقت في اول الامر على حزب مار يعقوب، وحيث انها حزبية شخصية لا غير، وعا ان ذلك الحزب الذي ظهر عام ٥٧٠ قد انتهى امره في عام ٥٨٠ تكون هي الاخرى ايضاً التسمية انتهت وزالت وطمس امرها وخبرها . غير ان الملكمين(١) خرجوا ما بعدئذ(١) عن اصل وضعها ، وخلموا عليها من معدن العداء العقائدي الذي استحكم بينهم وبيننا نجن السريان معنى تعليمياً وذلك بسائق الغيظ والتشفى فتلقُّفها النساطرة فالموارنة فاللاتين حتى اعتمدها المستشرقون.

<sup>(</sup>١) الروم الحلقيدونيون (٢) ذكرت لاول مرة في جمعهم السابع

ولا يخفى ان التسميات والنعوت الناشئة عن اسباب عدائية لا تكون مداراً للاصطلاح الرسمي لكنيسة وشعب ذي كيان ثابت يمتد اسمه ونعته الصحيح الى مئات السنين قبل ذلك الفراق.

وتأكيداً لذلك نورد ما قاله السيد روبنس دوفال الفرنسي الكاثوليكي: « ان اسم اليعقوبية هو من وضع يوناني اطلقه خصوم يعقوب على حزبه اما هم فيصمون انفسهم باسم: الارثوذكس » . وقال ايضاً الاب يوسف لبون الكاثوليكي الدكتور في اللاهوت: « ان هذه التسمية « اليعقوبية » الكاثوليكي الدكتور في اللاهوت: « ان هذه التسمية « اليعقوبية » اطلقت على حزب يعقوب في اثناء المشاكل التي اثيرت على البطريرك بولس الانطاكي الثاني ٥٥٠ - ٧١٥ فليس اصلما عن جدل تعليمي واغاهي نتيجة الخلف الذي شجر بسبب عالفة يعقوب البرادعي لبطرس الاسكندري مقاومة لبولس عالانطاكي وثاودور الاسكندري » .

وفاة مار يعقوب: في عام ٥٧٨ شخص مار يعقوب ومعه ثمانية اساقفة الى الاسكندرية ، حباً بالسلام وتطلعا الى تسوية الخلاف المار ذكره ، ولكن بعد وصوله الى مصر عدة وجيزة جداً توفي في دير قسيان فأسلم روحه الطاهرة في

واحتفوا بدفنه في ديرهم باكرام جزيل ، وعبئا حاول البطريرك الاسكندري دوميان من نقل رفاته الى الاسكندرية . وفي عام ٩٧٦ وعلى عهد البطريرك مسار اثناسيوس الاول المعروف بالجثّال توجه بعض الرهبان الى دير قسيان في مصر وتمكنوا بوسيلة ما اخذ رفات القديس مار يعقوب ونقلها الى فلسطين والى مدينة تلا بالذات حيث هرع الاسقف زكا والاكليروس واهل المدينة الى لقاء الجثمان الطاهر بشموع وبخور واناشيد روحية ثم دفنوه في ديره - دير فسيلتا \_ في الهيكل الذي كان القديس نفسه قد شيّده .



# الملكة بأودورة السريانة المجاهدة ٥٤٨ - ٥٢٧

« سند السريان »

هكدا تفقد الله كنيسته السريانية بناودورة الملكة المؤمنة ، والقيصرة الصالحة الطوباوية التي ظهرت في فترة دقيقة من تاريخ الكنيسة السريانية إذ كانت بأمس الحاجة اليها والى جهادها وغيرتها . لذلك فالتاريخ الكنسي ينظر اليها نظرة تقدير واعتزاز ، ويضعها في الصف الاول من الحجاهدين الكبار .

والدها قسيساً سريانياً ارثوذكسياً ، قد رباها تربية صالحة وغذاها عبادىء الاعان الارثوذكسيا القويم ، وانشأها على وغذاها عبادىء الاعان الارثوذكسي القويم ، وانشأها على محبة الكنيسة السريانية . يصفها مؤرخو السريان بر وفتاة بارعة الجمال ، زينها الله بمحاسن الجسم والروح » .

زواجها: في احد الايام من عام ٢٧٥ من قيصر الروم يوسطنيان بمدينة منبج وهو في طريقه لحاربة الفرس، فسمع الكثير عن الفتاة ثاودورة، فاعجب مجالحا الاختاذ، وفضائلها النادرة، وذكائها المحيب، فعللب يدها من والدها القسيس وتزوجها بعد ان عاهد والدها ان تبقى ابنته على عقيدتها الارثوذكسية، وتم هذا الحدث التاريخي في عام عقيدتها الارثوذكسية، وتم هذا الحدث التاريخي في عام ١٥٣٥. واعتبر من الاحداث الهامة في سلسلة احداث الكنيسة.

حالة الكنيسة في عهد الودورة: جلست الودورة على العرش، والكنيسة السريانية مضطهدة مهانة. ذلك ان يوسطينوس الذي تبوأ على عرش الامبراطورية عام ١٨٥ وورث عن اسلافه الاحقاد والضفائن، اعلى اضطهاداً شديداً على الكنيسة وكان اضطهاده اشد ضراوة وقسوة من الاضطهادات التي الارها اسلافه. فمار سويريوس الانطاكي منفي شريد، والاساقفة في السحون والمعتقلات. والفظائع التي ارتكبها يوسطينوس لا تحصى ولا تحصر. ودماء الشهداء تخضب السهول، وامتد هذا الوضع السيىء حتى عام ٧٧٥.

موقف الودورة من الكنيسة: تطلعت الودورة الى وضع

الكنيسة الراهن بعين باكية ، والم شديد . فاخذت تفكر في انقاذ هذه الكنيسة المسكينة ، والعمل على ما يكن . في كان لها في ذلك ثلاثة مواقف:

اولا: اقناء زوجها بوسطنيان بقدسية اعان الكنيسة: كان القيصر وسطنيان خلقيدونياً شأنه شأن اسلافه ، حاقداً على الكنيسة الارثوذكسية. غير انه بمساعى ثاودورة وتأثيرها عَكنت من تغيير وجهة نظره، فاخـذ ينظر من ثم الها نظرة عطف واشفاق ، والى اعانها نظرة تقدير واحترام . ويظهر ان القيصر لم يستطع اطلاق الاساقفة المأسورين ، ولا اعادة النفيين والمعدن ، لاسماب سياسية وادارية . وافا سمى لعقد الصلح بين الكنيسة الخلقيدونية ، والكنيسة السريانية . وعمل لملافاة ما اتاه اسلافه القياصرة من الظلم والعسف على الكنيسة السريانية ، واصدار الاوامر الملكية الى جميع الاقطار يدعو فها الى المادنة والسلام. ويظهر أنه لم يفاح كثيراً في نشدانه الصلح بين الخلقيدونيين والارثوذكسيين وذلك لتمسك الجبة الاولى بغرورها وتعليمها ، وغسك الجبة الثانية (السريان) بحقيم وعقيدتهم.

ثانياً: ايواء رجال الكنيسة والعطف عليهم: راحت

ثاودورة تعطف على رجال الكنيسة ، فجمعت في بلاطها اللكي المسمى (هرموزدا) ما يقارب /٠٠٠ خمسائة شخص من اساقفة ورهبان . وكانت تتعهدهم بالعطف والرعاية بين حين وآخر، وتطوف عليهم، ونتبارك منهم، وتنحني امامهم باحترام، وتقبيل يد كل منهم.

اللكة المؤمنة بالاتفاق مع زوحها بيشر كبة الانحيل سين المؤمنة بالاتفاق مع زوحها بيشر كبة الانحيل سين الوثنيين ، وانشاء الكنائس والاديرة . ففي سنة ١٤٥ الوثنيين ونشر الوثنيين الفيا المديا اسمه يوحنا لتبشير الوثنيين ونشر الانحيل بينهم . فتقلمذ منهم في مدة ١٩٨ تسع وعشرين سنة ثمانين الفيا . وشيد ١٨٨ ثمانية وتسمين كنيسة واثني عشر ١٩٨ ديراً . وحوال سبمة مجامع يهودية الى كنائس . ومن اعمال القيصرة ايضاً في هذا الجال تم بساعيها وهمها تنصر معظم بلاد الحبشة ، ذلك انها سهلت الطريق امام القس يوليان الذي كان من وطنها ، فقصد الحبشة ونادى بها بكلمة الانجيل ، فآمن الملك وحاشيته واعضاء علكته وعمده .

رابعاً: اهمم المرسامة يعقوب البرادعي: الما كانت معظم الكراسي الاسقنية شاغرة ، لوجود اسافقتها في المنافي

والمعتقلات ولما كان من العسير جداً اطلاقهم وقتئذ، فقد دبرّت طريقة حكيمة لمواصلة سير الكنيسة ريثها يتم الانفراج، وبالتفاه والمداولة مع الحارث بن جبلة النساني ملك غسان، تم الاتفاق على ترقية الاب الراهب يعقوب بن القس ثيوفيل مطراناً للرها وآسيا. والاب الراهب تيودور العربي الغساني مطراناً لمدينة بصرى وسائر التفالية، وللفور استدعاها الى العاصمة. فرسم الراهب يعقوب في ولفور استدعاها الى العاصمة. فرسم الراهب يعقوب في الاسكندرية، ومار انتيموس بطريرك القسطنطينية، وتعين مطراناً للرها وسورية وآسيا الصغرى لا بل مطراناً عاماً. وراح يثبت المؤمنين كما عامنا.

وعندما انهت ثاودورة جهادها العظيم ذهبت الى ربها وهي لا تزال في ربعان القوة ، ونضارة الشباب ، وربيع الحياة ، لم تبلغ غير نيف واربعين سنة وكان ذلك في عام ١٤٥ ودفنت في كنيسة القديسة فيتال في ايطاليا ، ولا يزال رفاتها في هذه الكنيسة مغطى بطبقة نفيسة من الفسيفساء . وادرجت الكنيسة اسمها في سفر الحياة مع الملوك المؤمنين الصالحين .

محاهد آخر

موظد أركان الكرسي الانطاكي: البطريرك اثناسيوس انجمّال ٦٣١ +

### القديس مار اناسيوس الجمال

751 - 090

« موطد اركان الكرسي الانطاكي »

من مشاهير بطاركة انطاكية ، جهاداً ، وادارة ، وفضيلة ، لعب دوراً بارزاً على الساحة الارثوذكسية خاصة ، وعلى الساحة المسيحية عامة .

وورع عظيمين ، احسنت بعد وفاة ابيه تربيته واخها موروع عظيمين ، احسنت بعد وفاة ابيه تربيته واخها سويريوس . ولما بلغ اشده دخل دير قنسرين وفيه توشح بالاسكيم الرهباني . تروض على العلم والفضيلة . وتميين بالحداعة والتواضع ، وسمي بالجيال لانه كان راعيا للمال ديره .

انتخابه بطريركا: في عام ٥٩٥ شفر الكرسي الرسولي بوفاة البطريرك يوليان الاول، فاجتمع الآباء في احد الاديرة،

لاختمار خلف له . فصاموا وصلوا مدة ثلاثة ايام بحسب العادة المألوفة. وفي الليلة الثالثة اوحي في الحلم لاحدم: ان الله قد اختار ليم بطريركاً اول راهب تلقونه صاحاً حيمًا يفتح باب الدير . فلما فتح باب الدير صباحاً واذا بالراهب اثناسيوس السميساطي قائداً لاعجمال ، يدخل مارةاً في مدينة الجبول ليأتي علم الى دير قنسرين. فخاطبه الاساقفة وذاقوا حلاوة علمه ، فجاءوا به قسراً وهو يقاوم ويمكي ورسموه بطريركاً عام ٥٩٥ . لم يقم البطريرك اثناسيوس عمام منصبه الجديد في اول الامر ، لانه كان قد اشترط على الاساقفة ان يتركوه ليلازم عمله في رعاية الجمال حتى انتهاء المدة المطلوبة منه بحسب قوانين دره . حدث كل هذا والام كان خافياً عن اخيه ورهبان ديره . ولما حان الوقت الميسَّن الماشرة في عمله البطريركي قصد الاساقفة ديره ليأخذوه فوجدوه يجبل طيناً ويناول الاخوة الرهان لتسبيع بيت الجال ، فاما انكشف امره للرهبان دهشوا حداً من تواضعه .

تسلم مار أثنا سيوس عصا الرعاية ، وجلس بطريركاً على انطاكية عام ٥٩٥ ، ففتح التاريخ وقلب صفحاته واستعرض احداثه ووقائمه ، فرآه بعيداً عن مضمونه الصحيح ، خارجاً عن اطاره الحقيقي .

فالكنيسة بجزأة واهنة ، والروابط التاريخية الاصيلة قد فصمت عراها . فهذه كنيسة المسرق مثلاً التي كانت تسترشد بنور هدي الكرسي الانطاكي وتوجياته ، وتتمسك باهداب طاعته والخضوع لأوامره الرسولية ، انها الآن مبتورة العلاقة ، مقطوعة العلات منذ الاضطماد النسطوري عام ١٨٠ وهي تعاني من الاضطراب كثيراً .

وهـذه العلاقات الاخوية ما بين الكنيستين الشقيقتين الانطاكية والاسكندرية قـد دب فيها الوهن الشديد، واوشكت ان تحتضر، فهي بانقظار رسول يبعثها من جديد.

فاطل الرسول الجديد، وظهر مار اثناسيوس الانطاكي العظيم على مسرح التاريخ ليطلق حمائم السلام، فراح مجاهد، ويخطط وينفتذ مناهجه للرسولية، فلم يترك ناحية من النواحي إلا واولالها اهتمامه وعنايته، حتى بلغ الكرسي الانطاكي في عهده رفيع الشأن، عميد الاركان، ثما يخلده التاريخ ويطلق عليه عن كل جدارة واستحقاق

« موطد اركان الكرسي الرسولي الانطاكي . فالى تفاصيل اعماله الجيدة:

عقد الاتحاد بين انطاكمة والاسكندرية: بعد قطيعة ما بين الكرصيين الانطاكي والاسكندري دامت ٢٨ صنة ، كان سببها خلافات في قضايا لاهوتية معينة نشبت ما بين دوميان الاسكندري ، وبطرس الثالث الانطاكي . ولما جلس مار اثناسيوس على الكرسي الانطاكي ، وفي نفس الوقت جلس انسطاس على الكرسي الاسكندري ، فقد اظم-ركل منها شوقه ورغبته في تسوية الخلاف العلقي ، ورفع القطيعة واعادة الامور على سابق عهدها. فقد كتب انسطاس الى مار اثناسيوس رسالة جمعية في شأن الاعان فتقبلها مار اثناسيوس بفرح وارتياح وجمع الاساقفة وعرض عليم الامر. وتقر و تقر و ضرورة عقد الاتحاد بين الكرسيين والمودة الى العلاقات الاخوية التقليدية . من اجل هـذا شخص مار اثناسيوس الى الاسكندرية على رأس وفد مؤلف من ستة مطارنة واحتمدوا الى انسطاس الاسكمدري واساقفته وتداولوا في امر اعادة عقد الاتحاد بين الكرسيين ، وبعد تذليل عقبات كثيرة اعترضهم ، عتت المصالحة وابرم عقد

الاتحاد ، ثم احتفل البابا انسطاس باقامة الذبيحة الالهية يوم السبت ، واحتفل باقامتها مار اثناسيوس يوم الاحد فتناول الفريقان ، وهكذا كان ذلك اليوم التاريخي في عام عبداً حافلاً للارثوذكسية .

عودة كنيسة المشرق الى الكرسي: في عام ١٦٨ اوفد البطريك مار اثناسيوس كاتبه الربان يوحنا (البطريك مدئذ) الى كنيسة المشرق . فقصد دير مسار متى وتفاوض مع مطرانه ورهبانه ثم مع سائر اساقفة المشرق بشأن استئناف الاتحاد مع الكرسي الرسولي فوقع هذا الطرح موقماً حسنا في نفوسهم . وأوفدت كنيسة المشرق الى البطريك فوراً وفداً مؤلفاً من فضلاء الرهبان ، هم ماروثا ، ايثالاها ، وآحا ، فمثلوا بين يدي البطريك ، وجد دوا خضوعهم السدة البطرسية . ورسم الرهبان الثلاثة اساقفة لكنيسة المشرق وهكذا تم عودة هذه الكنيسة الى الكرسي ، وهي المشرق وهكذا تم عودة هذه الكنيسة الى الكرسي ، وهي المشرق وهكذا تم عودة هذه الكنيسة الى الكرسي ، وهي المشرق وهكذا تم عودة هذه الكنيسة في المشرق (۱) .

<sup>(</sup>١) السريان ايمان وحضارة \_ مج ١ ص ١٢٤

السعى وراء اتحاد الكنائس: كانت الكنيسة في عهد اثناسيوس لا تزال معرصة للاضطادات الخلقيدونية ، ففي عام ٥٨٠ وشي موريقي الى القيصر بالملك المنذر الفساني الارثوذكسي، لوقوفه الى جانب الكنيسة وعفدها ، فألقي القبض عليه وأرسل الى القسطنطينية مخفوراً . ولما ملك موريقي عام ٥٨٠ امر بابعاده الى صقلية . ولما كان النعمان ابن المنذر متمسكا بارثوذكسيته ناهجا على خطى والده ، فقد الحقوه هو الآخر ايضاً بوالده .

وكم حاول موريقي تحريض يوحنا الصواهم بطريرك القسطنطينية ٥٩٥ على اضطهاد الارثوذكسية ، غير ان البطريرك ابي ذلك ، وفي عام ٥٩٥ ، اضطهد دومتيان اسقف ملاطية الملكي السريان في ما بين النهرين وسورية بالاشارة من موريقي ، فاغتصب كنائسهم واديارهم ، ولما لم يفلح في استمالة رهبان دير المشارقة الاربعمئة للاعتراف بالمجمع الخلقيدوني ، امر الجند فاستاقوهم خارج باب بيت بالمجمع الخلقيدوني ، امر الجند فاستاقوهم خارج باب بيت شمس حيث ذبحوهم ذبح النعاج . اما الاساقفة فلجأوا الى مصر ومن جملتهم العالمان مار قرياقس مطران آمد ، ومار توما الحرقلي مطران منبع .

ولما احتل كسرى الثاني الفارسي بلاد ما بين النهرين وسورية طرد منها جميع الاساقفة الملكيين من تلك البلاد. وعادت الى الكنيسة السريانية جميع كنائسها وادبارها المغتصبة في عهد موريقي . كما عاد جميع الاساقفة الذين لجأوا الى مصر .

وفي عام ٦٧٨ زحف قيصر الروم هرقل على سوريه وما بين النهرين واحتلها. ولما شخص الى الرها ورأى الشعب السرياني بكهنتة ورهبانه وكنائسه ، تحنى لو كانوا خلقيدونيين على مذهبه ، فحاول ان يستميلهم الى مذهبه بطرق مختلفة ، ولما لم يفلح احتدم غيظاً واثار اضطهاداً على السريان في الرها وطرد مطرانها مار اشعيا من الكاتدرائية ، واغتصبها وحودها الى اهل مذهبه .

خلال هذه الاثناء ، كتب هرقل من الرها اسرها رسالة الى مار اثناسيوس الانطاكي يفاوضه في امر اتحاد الكنائس ، وقد تضمنت رسالته تلك ، اعان هرقل الخلقيدوني ، فأجابه البطريرك برسالة ضمنها اعانه الارثوذكسي القويم . ثم قام البطريرك بزيارة هرقل في منبح يصحبه اثنا عشر اسقفا واقاموا لديه اثني عشر يوماً وهم يتناقشون مع الاساقفة

الخلقيدونيين في امر الاتحاد ، واظهر الوفد الارثوذكسي رغبة ملحنة وشعوراً فياضاً في السعادة والغبطة ان يتفق الطرفان على نص موحنّد للاعان ، ويتم الاتحاد في الكنيسة ، ويذهب الجميع الى بيت الرب ، ويتمتعون بالفرح الروحي . غير ان غرور بيزنطية وعستكها بأخطائها حال دون ان تنجح تلك المفاوضات .

ولما رفض مار اثناسيوس واساقفته التسليم برأي امر هرقل أمر من ثم باضطهاد الكنيسة ، فكتب الى سائر انحاء المملكة: « أن من لا يسلم بالمجمع الخلقيدوني يجدع انفه ، وتصلم اذناه ، ويبتز بيته » . ودام هذا الاضطهاد في سورية زمناً غير يسير ، وشمل انحاء اخرى من الاقطار كه من .

وبعد جهاد مرير ، انتقل مار اثناسيوس عام ١٣٦ الى جوار ربه ودفن في دير الجروميين.

#### الكنيسة والعرب المسلمون

في ٢٠ آب ٢٣٦ كانت سورية بأسرها بيد العرب من الشهال الى الجنوب . وقد ودع هرقل الروم سورية بعبارته المعروفة:

#### « عليك يا سورية السلام ونعم البلد لهذا الدو »

كم تم احتلال ما بين النهرين ما بين عام ٢٣٩ - ٢٤٦ وهكذا دخلت الكنيسة السريانية الارثوذكسية في حكم جديد هو حكم العرب المساهين.

كان هذا العهد عهد خير وبركة وسلام في الكنيسة ، فاخذت تنفلم المورها الادارية والروحية والاجتماعية ، ورفع علم النهضة الفكرية والحضارية عالياً . وانصرف الجمهور المسيحي الى العمل باطعثنان ذلك ان الاسلام شملهم بالامان ، وصان حقوقهم بالعهود والمواثيق وللفائدة وللحقيقة نورد هنا

ما قاله البطريرك ديونيسيوس التلمحري عن هذا العهد:

«لذلك فان اله الانتقام الذي هو وحده المتسلط على الكل
ويغيسر ملك البشر كما يشاء ويعطيه من يشاء ويقم عليه
اوضع الباس. فلما رأى نفاق الروم الذين كلما حكوا كما
ابتروا بقسوتهم كمانسنا وادبارنا وظلمونا الا رحمة ، قاد
المسلمين من الجنوب ليعطينا الخلاص من ايدي الروم
البيزنطيين بواسطتهم ، ونحن ولنن اصابنا نيء من الغبن
مقاء كنائسنا الكبرى المغتصة بيد الخلقيدونيين اذ عندما
مقاء كنائسنا الكبرى المغتصة بيد الخلقيدونيين اذ عندما
من الكنائس ومن جملتها كاتدرائيننا في الرها الا ان
من الكنائس ومن جملتها كاتدرائيننا في الرها الا ان
من الكنائس ومن جملتها كاتدرائيننا في الرها الا ان
وحنقهم ، وحقدهم المرير وتنفسنا الصعداء» م

ومن هنا سمتى السريان عمر بن الخطاب بلسانهم السرياني (Forugo) فاروق اي: مخلص ومنقذ. لانه انقذنا من حكم الروم والفرس(').

<sup>(</sup>۱) واجع السريان ايمان وحضارة ح ١ ص ١٩٢

## مشاهد البطاركة والمفارة

```
١ - القديس مار احودامه: اول مفارنة المشرق ٥٧٥ +
٧ _ مار ماروثا التكريتي: اول مفارنة تكريت ٢٤٩ +
٣ - البطريرك جاورجي: ضحية الخيانة ٧٩٠ +
      ع _ البطريرك قرياقس التكريتي: رجل الاوجاع
                    والآلام
+ 114
      ٥ _ الطورك ديونيسيوس التاميحري: حكم الكرسي
                  5 lbi 1
+ 150
٧ - البطريرك يوحنا بن عبدون: المجاهد ١٠٣٣ +
                    ٧ _ البطريرك يحيى: المتواضع
+1.55
                 ٨ - المفريان اغناطيوس الثاني لعازر
+1178
         ٩ _ البطريرك مار ميخائيل الكبير: مؤرخ
            الكرسي الانطاكي
+1199
                ١٠- البطريرك مار يوحنا ابن المعدني
+1774
١١- الفريان ابن العبرى: امير الفكر السرياني ١٢٨٦ +
```

# القديس مار احودام ٥٧٥٠ القديس مار احودام ١٥٧٥ العديد المارة المارق

من مفاخر كنيسة الشرق، ولد في مدينة بلد، رسم اسقفا لابرشية باعرباية اي العرب الرحل بنوطي وعقيل وتنوخ سكان البادية الضاربين بين نصيبين وسنجار. فاقتدى بالرسل الاطهار سيرة وطهراً ودعوة الى الانحيل، وعن والمحادة بخوارق الاعمال حتى حظي لدى كسرى انوشروان.

وفي عام ٥٥٥ قلتُده مار يعقوب البرادعي المطران المسكوني ، مطرانية المشرق ، ففدا مطرانا عاماً اي جاثليقاً (مفريان) على كنيسة المشرق . ومن هنا وبالقديس احودامه تبتديء مفريانية المشرق كما علمنا . فشمر عن ساعد الجد في دعوة العرب الرحتَّل الى الدين المسيحي المبين ، فهدى منهم جماهير غفيرة . ورسم لهم قسوساً وشمامسة ، وانشأ

لهم كنائس عديدة حملت اسماء رؤسائهم وقبائلهم ، كما بنى لهم ديرين ، دير عين قني بالقرب من سنجار اودعت فيه ذخائر القديس سرجيس الشهيد ، ودير جعتني بالقرب من تكريت . وحمل مصباح الانحيل الى بعض الحجوس سيا في تكريت منهم امير من البيت المالك سماه جرجس ، فشار ئائر الملك كسرى انوشروان ، فاعتقل القديس واودعه السيجن واستشهد اذ قطع رأسه في ٢ آب عام ٥٧٥ . وعد اول مفارنة المشرق بعد ان اغتصب النساطرة كرسي الجائلةة في القرن الخامس . فحمل جثمانه الى بلدة قرونتا الحاذية لتكريت في العراق .



### مارونا النكريي ١٤٩٠ + اول مفارة تكريت

من اعلام بيعة الشرق ، ولد في شوزوق احدى قرى بانوهدرا ـ العراق في الربع الاخير من القرن السادس . وقرأ وترهب في زهرة عمره في دير « تردس السادس . وقرأ وترهب في زهرة عمره في دير « تردس ورسم كاهناً . ثم رحل الى دير مار زكاي الجاور للرقة طلباً للعلم فأقام عشر سنين يدرس العلوم الالهية ، ويقرأ على الاستاذ الملفان الكبير الربان ثاودور فتعمق في اللغة اليونانية وفي تفاسير الملافئة الكبار . ثم صار الى جبل الرها حيث اتقن الخط . واخذ ايضاً عن الربان توما الضرير في دير بيث رقوم على ضفة الدجلة . ثم توجيه الى دير شيرين في عاصمة المملكة الفارسية ورتب لرهبانه بعض شيرين في عاصمة المملكة الفارسية ورتب لرهبانه بعض القوانين فأفاد بذلك الشعب والرهبان ، ونصتر بعض قبائل

كبيرة وشهيرة في تكريت. ثم توجه الى دير مار متى ودرس فيه علم اللاهوت، ووضع لرهبانه طرائق جميلة لاقامة فروض العبادة والصلاة. وفي عام ٦٣٨ انتخب ورسم مفرياناً لتكريت كما من معنا، وهكذا يعتبر اول مفريان جلس على كرسي مفريانية تكريت التي اضحت منذ عهده مقراً لكرسي المفريانية بشكل منتظم.

ويعد توليه المفريانية عقد مجمعاً في دير مار متى سن في هيه اربعة وعشرين قانوناً ، وزتب اثنتي عشرة ابرشية لمفرياتية المشرق ثم ضم الي الاتاً اخرى . وانشأ البيع والاديار وفرض صوم نينوى ، ورعى الشعب رعاية رسولية ، وتوفي عام ٨٤٨ .



#### مار حاور عي الاول بطررك انطاكة

V9. - VOA

« ضحمة الخمانة »

'ولد في قرية بملتان القريبة من بلاة جوسية من اعمال حمص. تهذب في دير قنسرين وحذق فيه اللغتين السريانية واليونانية ، والعلوم عامة ورسم شماساً . وتمين تلميذاً لمار ثاودور اسقف سميساط الذي تنبأ له قائلاً ﴿ سيخو الله الله درجة سامية في بيمته ، فلتكرن عينك نحو الدر الذي تربيت فيه ٥. ولما التأم مجمع الاساقفة في منج عام ٧٥٩ اختاروه بطريركا لانطاكية ولم يكن بعد سوى شماس. وقد اجمع الاساقفة على اختياره سوى يوحنا اسقف الرقة وداود اسقف دارا ، اللذين كانا يتوقان الى هذا المنصب ، وكانت حجتها انه لا يسوغ ترقيمة احد من البيض (اي الشهامسة) الى العرش البطريركي . غير انه رسم رغماً عن كل منازعة . واغتصب الكرسي بعدئذ يوحنا ثم داود دخالةً. وكان للبطريرك القديس كل يوم مجموعة من الهم والمحن. ومن جملة الامور ان بعض الاساقفة الحاقدين

الحاسدين قدموا بغداد بعد رسامته بسنتين ووشوا بالبطررك لدى الخليفة ابي جمفر المنصور قائلين و انه اختير بطريركا وهـو لا يزال رغمنا مجوره. واذا اشرنا عليه ان يطلب من الخليفة براءة مجاوب: لا محل ان يكون اسم ني المسامين بين ادوات داري ، فأمر الخليفة بالقيض على جاور حي القديس فعراي من ثيابه وبسطت ذراعاه . فكان يصرخ في اللغـة اليونانية: يا والدة الآله اعينيني. فسأل الخليفة احد اعداء البطررك ماذا يقول. فأجاب انه يكفر. فاغتاظ الخليفة وامر ان يضرب بالسياط ثلاث مرات وصار دمه يجري سيولاً على الارض. ثم سأله الخايفة لماذا لم تطلب البراءة منا ؟ اجاب و لاني لم اشأ ان اضحر احداً » وسأله ايضاً: « لماذا ترفض ان تحمل اسم نبيناً ؟ ، فاندهش البطريرك لما سمع ذاك وقال: وهوذا اسم نبيكم في كل امتعتنا ومطبوع في دراهمنا ومسكوكاتنا ، فلما رأى الخليفة شجاعته وذكاءه تيقيَّن انه اسلم حسداً وامر كاتبه ان ينقله الى داره ويستفهمه عن معرفته بالصناعة الكماوية. ولبث ثلاثة ايام لا يأكل ولا يشرب شيئًا وكان الخليفة مع علمه ببراءة ساحته ونصاعة جبهته فقد امر فالقي في السجن مع الاسرى تسع سنين.

خلال فترة وجود البطريرك في السجن اغتصب الكرسي داود اسقف دارا وبذلك انقسمت الكنيسة الى قسمين قسم تحز"ب لداود الدخيل وقسم لبث متمسكا بالبطريرك الشرعي السجين. وجرى في هذه الاثناء من الفترن والفساد ما يقصر الاسان عن وصفه . وبقى هذا الشقاق في الكنسية تسع سنين الا ان اطلق سراح البطريرك من السيجن وكان قد اعتقل معه بطريرك الروم الملكمة وجثاليق النساطرة . ولما خلف المهدي ابا جعفر امر جاورجي البطريرك ان لا يسمى نفسه بطريركا بعد، فقصد تكريت والموصل وما بين النهرين فاحتفوا به وتلقوه كملات هبط من الساء. فلي شعث الرعمة وبلغ الى انطاكية ورسم في تلك السنة عشرة اساقفة للابرشيات المرملة في زمان الانشقاق. واقصى الاساقفة الذين رسمهم داود الدخيل من كراسيهم. وفي عهده نشأ في الكنيسة خلاف في الرأي حول عبارة « نكسر الخبز الساوي». وعقد عمماً سنة ١٨٥ في ضواحي سروج وبعد ان ساس الكنسة سياسة حسنة ناداه ربه فلباه سنة ٠٩٠ فدفن في دير مار برصوم علاطية.

وترك مصنفات في اللاهوت والتفسير والقانون الكنسي.

#### البطريرك قرياقى ١١٨ +

«رجل الاوجاع والآلام»

من افاضل الاحبار الانطاكيين ، تميز بسيرة صالحة ، وورع وتقوى ، وعرف بالرجل النزيه العفيف .

نشأ في تكريت ، ولما بلغ اشده دخل دير العمود بالقرب من الرقة حيث تهذب بالعلوم الدينية والكنسية ، وتوشح بالاسكيم الرهباني ، نصب بطريركاً لانطاكية عام ١٩٧٠ ، وكان حاد الطبع ، صارماً .

اعترضته مشاكل داخلية كثيرة ، وقاومه اساقفة خبثة ورهبان سيئو السيرة ، وبعض العلمانيين فقاسى المكاره الشديدة في سبيل خدمة الكنيسة وقال العلامة ابن العبري انه « قضى حياة مرة » .

من اهم الاحداث الكنسية التي تمت على عهده بناء دير الزعفران الذي تم في ذلك بمساعي حاننيا احد رهبان دير مار متى ، والذي رسمه البطريرك مطراناً لماردين وكفر ثوت.

كان فقيها ، محافظاً على الالتزام بالنظام الكنسي ، وصيانة القوانين البيعية . عقد خمسة مجامع :

- المجمع الاول في بيت باتين عام ٧٩٤ ، طرح فيه موضوع الغاء عبارة « نكسر الخبز الساوي » التي تنلى في القداس ، والتي قاسى البطريرك جورجي الاول المشقات الكثيرة من الدفاع عنها . غير ان البطريرك لم يفلح في الغائما ، وتقرّر ان يتصرف كل على رأبه .

ب الجمع الثاني في دير النواويس في كورة قنسرين عام ٧٩٧ او ٧٩٨ لاجل مصالحة الخياليين اليوليانيين وضمهم الى الكنيسة ، ذلك ان جبرائيل بطريرك اليوليانيين طرح امامه هذا الموضوع وطلب الاتحاد معاً شرط الا يكرز في الكنيسة المتحدة اسم مار سويوس الانطاكي ، والا يحرم يوليان الخيالي . وتقرر ان يدير كل منهما رعيته الآن ، وفي حالة موت احدها يتولى الآخر امر كلا الطرفين . غير ان بعض الاساقفة الحساد المتعصبين وقفوا حجرة عثرة في هذا الطريق . واخذوا يثيرون الفتن

قائلين ولسنا نقبل جبرائيل ما لم يحرم يوليان ، اما جبرائيل فقال لهم: و اعلموا ايها الاخوة اذا كان مطلوباً مني فقط ، فذلك غير صعب ، وعكن ان احرم يوليان في سبيل جمع الشمل ، اما الشعب فصعب جداً اقناعه بهذا اولاً لجهله ثانياً لتمسكه بعوائد لا يمكن زوالها بسهولة وبفترة قصيرة ، ولما لم يطاوعوه قام ونفض ثيابه قائلاً : والآن قد علمت ان اختلافكم ناجم لا عن طلب وجه الله واغا عن حسدكم لرئيسكم الذي يشق عليكم ان تروه يجري على يده شيء خير ، ثم تواري عنهم .

- الجمع الثالث في بيت جبرين عام ٨٠٨ حرم فيه الجبيين. ذلك ان اساقفة الجبيين ورهبانهم، قاوموا البطريرك قرياقس واقاموا لهم بطريركاً خاصاً بهم يسمى ابراهام، فصار هذا يقيم اساقفة بدون كراسي، وكان هو واتباعه يتهم البطريرك قرياقس بالغاء عبارة نكسر الخبز الساوي، وبهرطقة يوليان، وقد استمر هذا النزاع بعد موت البطريرك قرياقس.

دو ه المجمعان الرابع والخامس في حران والموصل عام ١٨١٧ فيا يتعلق بامور كنيسة المشرق.

ومن اكبر المقاومين للبطريرك واكثرهم شراً هو باخوس اسقف القروصطمين اي سكان كورة حلب الذين تركوا المسيحية فيا بعد ، فيكان هذا باخوس يقول « يشق على ان ارى قرياقس الجرمقيوني ذلك البطريرك الذي حلما قبض على ازمة امرنا ، الزمنا ان نبطل من بلادنا تلك الكامات « نكسر الخبز الساوي » التي كنا متمسكين بها اخذاً عن احدادنا . ومما زاد بالطين بلتة ان البطريرك عندما لم يستجب طلب الرهبان برسامة اخسنايا الراهب اسقفاً ليخلف باكوس بحسب وصيته للرهمان قبل هلاكه ، ورسم لهم شخصاً آخر ، ثار ثائرهم فرفضوا الاسقف الذي رسمه البطريرك ، وابطلوا المناداة باسم البطريرك ، والانكى قصدوا الخليفة هارون الرشيد ووشوا به اليه بهمة التحسس الروم ، وغير ذلك ، فذاق البطريرك المكاره والمحن الصعبة من جراء ذلك يعجز اللسان عن وصفها ، والقلم عن تسجيلها .

و بعد ان انهى البطريرك القديس جهاداً حافلاً بالمرائر توفي في ١٧ آب عام ١٨١٨ + وحمل جسده المقدس الى تكريت مسقط رأسه ومدينة آبائه . وكان قد رسم ستة وهانين اسقفاً . ومن صفاته لم يمس الذهب او الدراه مدة بطريركيته .

# البطريرك مار ديونيسيوس التلمعري

وحكم الكرسي الانطاكي ،

البطريرك مار ديونيسيوس الاول المشهور بالتلمحري البطريرك الانطاكي السبمون من احبار عظام، اوتوا الحكمة في تصريف الامور، وأنعم عليهم بفصل الخطاب عنه اعتراض المشاكل.

ولد في تلمحرة الواقعة على ضفة نهر بليخ بالقرب من الرقة متحدراً من بيت رهاوي عريق في الحجد والثراء . تخرج في دير قنسرين ، وترهب وعرف بفضله وسيرته الطاهرة . ولما التهمت النار دير قنسرين عام ٨١٥ تشتت نسئا كه ورهبانه وطلابه فانتقل مار ديونيسيوس الى دير مار يعقوب في كيشون الواقع بين حلب والرها . وفي عام ٨١٨ يعقوب في كيشون الواقع بين حلب والرها . وفي عام ٨١٨

انعقد مجمع الآباء في الرقة مؤلفاً من سمع مطراناً وكملون صوت خمسة مطارنة آخرين ، فاجمعوا على انتخاب مار ديونيسيوس للكرسي الرسولي وهو لا يزال بعد راهيا مبتدئاً. ووقتم جمع المطارنة على صك انتخابه واستدعوه الى الرقة . ولم يقبل ديونيسيوس في بدء الامر ان يلقى على كاهله اعباء هذا المنصب السامي. قال في تاريخه المبعى عن نفسه ما نصه ولا اعلم كيف توهيم بي الآباء الاساقفة او كيف انفشوا في اعتبارهم اياي. لانه في سلامة ضميرهم انخطفوا الى التشييعات الخارجية . فانفذوا راهبين ليبين الى دير مار يعقوب حيث كنت قاطناً ، فاما دخلا قيضا على وجعلاني تحت الحفظ عِثابة مجرم. ولما اتى الاساقفة ظهروا عدي الشفقة واشد قسوة . فانهم اخذوا بيدي رغماً عنى الى وسط المجمع . ولما بيسنت لهم ضعفى وعجزي ببطء ونحيب ، مسكوني جبراً ، ولم يكتفوا بذلك بل قاموا من على كراسهم وانطرحوا امام حقارتي . ولو اني كنت عبثاً وبدون فائدة اصرخ قائلاً م ان الكهنوت لا محق لي انا الحقير البائس بل الذين قد ارتقوا الى قمة الحكمال والفضيلة ، والحالة هذه كانت امراً عسر الخطة ان ابقى ثابتاً في عنادي ، .

وقد رقتي الى الدرجات القدسية تدريجاً، فرسموه الجمعة شماساً في دير العامود. ويوم السبت كاهناً في دير مار زكى قرب الرقة. ويوم الاحد ١ آب ٨١٨ رفعوه الى السمى واكمل درجة الكينوت الى السدة البطريركية في بيعة الرقة الكبرى.

وقبل ان يماشر مار ديونيسيوس باي عمل استحصل البراءة السلطانية من لدن المأمون الخليفة في بغداد تأييداً لحقوقه البطرركية. ثم قام بجولة رسولية في الابرشيات متفقداً شؤون شعبه متنقلاً ما بين انطاكية والخابور ونصيبن ودارا وكفر توت مدن الجزيرة . ثم توجه الى قنسرين السلام على اميرها ونال منه اذناً ليني هيكلاً لديرها الذي كان قد احترق بالنار . ولصالح الكنسة عقد ثلاثة مجامع ، وسن " قوانين ، ورسم مئة مطران واسقف . وزار المأمون ثلاثاً في بغداد، والمتصم مرة، ونهض عممة سياسية انتدبه اليها المأمون. وكان عارفاً قدره مقر"اً بسمو منزلته كما اقر" له قبله الامير عدالله ابن طاهر الجزاعي . واعاد بناء الكنائس التي هدمت ظلماً ومن طريف احد لقائه مسع المأمون ما يلي: «كان قد حدث نزاع بين اليهود بشأن الرئاسة ، فأمر الخليفة المأمون نتيجة لذلك : اذا اتفق في

حـــزب واحد عشرة رجال مـوداً كانوا او نصارى او مجوسمين وارادوا ان يقيدوا لهم رئيساً فلا معنعوا، ولما كان هذا القرار مضراً عصلحة الرئاسة المعمة ، ومشحماً لاحداث فتن وانقسامات في داخل الكنيسة ، مثل البطريرك امام الخليفة وطرح عليه هذا الامر بحضور الفقهاء السلمين. وهنا وحبّه الخليفة سؤالاً للفقهاء: هل يجب ان تقرر و رئاسة متولى النصارى بسلطانا ؟ فأجابوا لا : واغا لا يجوز لنا ان نازمهم بتغيير معتقداتهم وتقاليده . فما داموا يقدمون لنا الطاعة الواجبة عليهم ، فيحق لهم ان يعشوا معنا بطمأنينة وسلام ، وقال البطريرك للمأمون ان اباءك السعيدي الذكر كانوا قد ايندوا لنا الرئامة ومنحوا لنا البراءة ، وقد انمت عظمناك عثلها على ، فنرجو الا تسمح ان تسن الآن علينا شريعة جديدة ، وذكره بان الاعنا ساموا للعرب الفاتحين هذه الملاد لقاء عهود معروفة. فسأل الخامِفة: ولماذا انتم النصاري دون سائر المذاهب تقضايقون من هذا الأمر؟. فأجاب البطريرك: ان رئاسة المجوس واليهود هي رمنية عالمة وراثية اما فنحن فلسنا كذلك ، فرئاستنا روحية بحتة وليست من روح هذا العالم بل من الله نوجه الناس الى الخير بالتقوى وغافة الرب.

هذا من جهة ومن جهة ثانية: ان رئاسة اليهود والمجوس تـنزع بالذهب اما نحن فلا: يتضح ذلك خاصة من حيث اننا لا نعاقب الحطأة والاشرار بالضرب والموت والسجن، فاذا كان الحاطيء اكليريكيا جردناه عن رتبته وعزلناه، وان كان علمانيا حرمناه من خيرات ديننا الروحية».

وزار مصر وسجسًل زيارته هذه في كتابه التاريخي ، يصف فيه اهرام مصر وفوائد في احوال الكنيسة القبطية التي احتفت به الحفاوة كلها، فلاقاه البطريك يعقوب الاسكندري في ظاهر مدينة تنفيس عام ١٨٣٨ الذي حل ضيفاً عليه . وفي حديث جرى بينها قال البابا يعقوب : «ان مصر لم تحظ ببركة زيارة بطريك انطاكية من بعد زيارة القديس عار سوريوس الانطاكية من بعد ديونيسيوس : لقد زار مصر بعدها البطريك اثناسيوس الجسال في اوائل القرن السابع في عهد انسطاس البابا الاسكندري .

وفي زيارته للمعقصم في بغداد لتحيته ، التقى بملك الحبشة ، وقد احب ان يتناول القربان المقدس من يدي البطريرك مدار ديونيسيوس فنداوله . وقد م له بعض الهدايا الفاخرة .

وكان عهده سلسلة من المشاكل الكنسية المختلفة ، والمنازعات الطويلة التي قاسى من ورائها كثيراً داخل الكنيسة ، منها بسبب عبارة نكسر الخبز الساوي واخرى من بعض الاساقفة الخاضعين له ، واحياناً ما بين رهبان دير مار متى ومطرانية تكريت . هذا بالاضافة الى ما لاقته الكنيسة من الخارج من مظالم التي اثيرت ضد المسيحيين ، كل ذلك نقصت ايامه وحرمته لذة الراحة . وفي رسالة له لاسقف دارا يصف له فيها ما كابده من مصائب وشدائد ، مشتها أن بغادر هذه الحياة المرة التي لم ير فيها يوماً صافياً .

وهكذا انهى جهاده الرسولي بهمة بعيدة وسياسة رشيدة وعقل راجح ، وصبر جميل وتوفي عام ١٤٥ ودفن في دير قنسرين . ومن أجل مصنفاته تاريخه البيمي النفيس . من عام ١٨٥ حتى سنة ١٤٣ . وقد رسم للكنيسة نحو مائة اسقف .

## البطريرك بوعنا بن عبدون

1.74 - 1.08

« الحاهد»

ولد في ملطية عام ٤٤٤ ، ولما بلغ الثامنة عشرة من عمره قصد دير راهوطو حيث انخرط في السلك الرهباني . تميز بصفته ، وعرف بفضله وتقواه وزهده . منحه الله نعمة اجتراح المعجزات . ثم انتقل الى الجبل الاسود يتروض في اعمال النسك اربعين سنة . انتخبه بجمع المطارنة بطريركا في اعمال النسك اربعين سنة . انتخبه بحمع المطارنة بطريركا وفي اليوم التالي قسيساً ، وفي اليوم السادس عام ٤٠٠٤ وفي اليوم التالي قسيساً ، وفي اليوم السادس بطريركا لانطاكية .

كانت ادارته مستقيمة جداً ، نابعة من سيرته الفاضلة . سعى كثيراً في حفظ القوانين القدسية . اقام كرسيه في ملطية في دير البارد .

اثار نيقافور مطران ملطية الملكي الخلقيدوني على البطريرك القديس اضطهاداً شديداً . وكان نيقافور هـذا صديقاً للك الروم وزميلاً له في الدراسة. فقصد القسطنطينية واتهم يوحنا البطريرك انه يخدع الروم مستحيلاً ايام الى مذهبه . فاصدر الملك امراً الى حاكم المدينة ان يقبض على البطريرك ويبعث به الى القسطنطينية . فأشار الحاكم على البطريرك ان يهرب الى بلاد العرب وينجو بنفسه فلم يتمكن خوفاً من غضب الملك عليه. فاتكل على الله وسلتم نفسه الى جيوش الملك المدجمين بالسلاح لانهم كانوا قد اخبروا الملك بان لدى البطريرك قوقة مؤلفة من ألف راهب لا يدعونه يترك ملطمة ، ورحل الى القسطنطمنية بصحبه ستة اساقفة وعشرون من قسوس ورهبان. ووصل الها عام ١٠٢٩ . وهناك لقي من الخلقيدونيين اسوأ معاملة . فكان نيقافور اسقف ملطية الخلقيدوني بعث منادياً يصرخ في الشوارع والاسواق: هوذا هم الذين لا يقرون بوالدة الله ويسجدون للتيس. وكانوا يبصقون في وجوهم ويطرحون عليهم من الاسطحة تراباً وحجارة . وكانوا يتحملون ذلك بصبر عجيب . ولما حضروا امام بطريرك الخلقيدونيين في بيعتهم الكبرى اغراه الاسقف الرومي ألا يتعمق معهم في

ماحث المعتقد لانهم محنث ون في فن الجدال. فلما دار البحث على معتقدهم اخرج البطريرك والاساقفة كتابين بالسريانية واليونانية يتضمنان صورة الاعان الارثوذكسي . ولما شرع الروم يقرأون : قال الروم للبطريرك وحاشيته لم نأت بكم نحن لنتمل الاعدان بل لنعامكم اياه نحن . أقرُّوا مثلثاً بطبيعتين فأجاب البطريرك: « لن ننيتر قطعاً اقرار آبائنا » فقام المطران الملطى وقال: « انك بذلك تحتقر اقرار الملك ، وضرب البطريرك على خده حسداً من سديد اجوبته. فحوال له الآخر عملاً بقول السيد المسيح. فهاج وماج كثير من اعيان الروم واخذتهم الكآبة وادممت عمونهم فخرجوا وهم غاضبون . ثم اخذ البطريرك الى دير مينا ثم الى دير مار غرينوريوس . وعول الروم بعد ذلك ان يستميلوا البطريرك ورفقاءه الى مذهبه ، فعقد اجتماع آخر ودعوه لحضوره وبذلوا كل جهده في اقناعهم تدريجياً وباسلوب معين وقالوا لهم: « على الاقل لا تخلطوا زيتاً في خبز التقديس ولا ترسموا علامة الصليب باصبع واحدة بل باصمين ، فأبوا ذلك . حينتُذ حبسوا اثنين في محل منفرد يمانون عذاباً شديداً. واخذ نيقافور يتملقهم واحداً واحداً . فسقط في شبكته اغناطيوس مطران ملاطية ،

وموسى مطران الحصن واسحق مطران عرقا . واعطوا توثيقًا لعهدهم صكًّا مختوماً بيدهم. فحمله نيقافور الى الملك وقال له: اذا انتظرت ولم تطلقهم عاجلاً فسوف ينقادون كلهم الى أمرك. فاستدعى الملك البطريرك وقال له: إن انت وافقت فنخواك عرش انطاكية. فأجاب البطريرك: «أما في شأن منصى فان في قبضتي المرش الرسولي في الارض وعلى الساء». فلما يئسوا وخاب الأمل امر الملك بنفي البطريرك الى دير غايوس في بلغارية. اما الاساقفة الذين مالوا الى الخلقيدونية فمر "اهم بطريرك الروم وعمُّدهم ثانية . فصاروا هن الشياطين حتى ان اغناطيوس اسقف ملاطية وقف حالاً لاصابته بوجع شديد فيات . والاثنان الآخران هربا الى سورية حيث قضيا حياتها بالتوبة. وكان مار ايليا اسقف سيمندو ذلك الرجل الفصيح والشيخ القديس قدد انقصر على الاعداء في حومة الجدال فرجم على باب القصر. اما يوحنا اسقف الحديثة فقضى نحبه في السجن . وفر تونيسيوس اسقف تل بطريق احد حصون ملطية سالماً بعد موت الملك وحفظ معتقده الارثوذكسي . وعاد الى كرسيه .

اما البطريرك يوحنا بقي في المنفى اربع سنين وفاضت روحه الى الساء عام ١٠٣٣

#### البطريرك مار ديونيسيوس يحيى

#### 1.88 - 1.48

« البطريرك المتواضع »

كان رئيساً لدير لعازر في ناحية جوباس في ملطية . انتخبه مجمع الاساقفة بطريركا خلفا للقديس يوحنا ابن عبدون ، ونصب عام ١٠٣٤ ولاسباب موجبة لم يتهكن المجمع المقدس من دعوة مار اثناسيوس عبدالمسيح الرهاوي مفريان المشرق لحضور تنصيب البطريرك ، وعلى اثر ذلك حدث بين المفريانية والبطريركية نزاع طويل وامر المفريان الا ينادى باسم البطريرك في كنائس المشرق .

ولما كان البطريرك وديماً ، متواضعاً ، اراد ان يرسم صورة مجسسَمة للتواضع وان يستميل الفريان الى الصلح عن طريق ذلك . فقد خرج من بلاد الروم واتى الى آمد

حيث تنكر اذ لبس ثياباً موداء بسيطة وقصد طور عمدين بزي راهب غريب حتى وصل تكريت . فدخل مذا الزي الى بيعة تكريت واستمر فيها زماناً فاقتبله المفريان وسأله من انت ومن ابن اتيت ؟ فاخبره انه راهب غريب من اقلم جيحان يتوق الى مشاهدة وزيارة بيع الشرق واديرتها واقام هناك شهراً متمكفاً على قراءة المزامير والقيام بالحدم الكينوتية . فأحبه المفريان جداً ولا سيا اذ عان حلمه وتواضعه ونعمة الروح التي افيضت علمه . وكانت ابرشية العرب يومئذ قد ترملت فأراد المفريان ان يقيمه اسقفا علماً . فأبي متمنعاً فاستحلفه المفريان ان يقبل هذا المنصب والح عليه كثيراً ولم يرضخ لأمره ، حينتذ ربطه بحرم حتى يرضخ ويطيع ، اما البطريرك فلما رأى ما آل اليه الامر كشف له امره قائلاً: أنا هو يحمى تأميذكم الذي نصيني الفربيون بطريركا بدون رضاكم. وقد قدمت الى هنا لتصلي على ". وانا مستعد لاجراء ما تأمرني به. اما ما كان من المفريان لما سمع هذا الكلام فانه اخذته الحيرة والاندهاش ولبث منخطفاً غائباً عن وعيه. وبعد ان تيقن صدق مقاله وعرفه رفع صوته باكياً . وجثا على ركبتي البطريرك وقبض على رجله الممني ليقبِّلها طالباً العفو منه.

وادى المفريان للبطريرك الكرامة اللائقة به ومكافأة لتواضعه وتنازله أمر بالباسه ثياباً لائقة ثم تهياً للسفرحتى وصل الى مقره بعد ان تميّت المصالحة.

واما الخلقيدونيون فاما علموا بذلك اخبروا ملك الروم فأمر بالقبض عليه وارساله الى القسطنطينية، فلما بلغ ذلك البطريرك فر الى آمد وأقام هناك كرسيه. وبعد ان قام البطريرك غر عامه خير قيام توفي عام ١٠٤٤.



#### المفريان اغناطبوس الثابي لعازر

#### 1178 - 1188

هو لعازر بن حسن القسيس كاهن بلدة عبره من اعمال جوباس. ترهب في دير مار سركيس وباخوس الواقع في ملاطية وكان رجلاً فاضلاً وذكياً وموهوباً . فلما وقع الاختيار عليه ليكون مفرياناً لتكريت والشرق امتنع في بادىء الامر متعللاً انه يجهل اللغة العربية ، لغة البلاد . فقال له البطريرك : ان المرحوم المفربان ديونيسيوس ايضاً لم يكن يعرف اللغة العربية وقد مكث هناك ثلاثين سنة وحصل شيئاً منها ، ثم شوقه التكريتيون ذلك ان الامير بحاهد الدين ارمني الجنس فسيحتفي بك . إلا انه اخيراً لبتى الى دعوة الله فرسمه البطريرك ميخائيل الكبير عام ١١٤٣ واقتبله التكريتيون لما وصل الى كرسيه بكل حفاوة وترحاب واقتبله التكريتيون لما وصل الى كرسيه بكل حفاوة وترحاب

وعبة . واستقبل بمثل ذلك في الموصل ايضاً . الا انه لم يزر نينوى ولم يصعد الى دير مار متى لسبب الاهانات التي الحقها اهلها بسلفه . ثم نزل الى بغداد فواجه مجاهد الدين حاكم تكريت الذي سر" به كثيراً . وسعى له بقضاء مصالحه . ثم زار عبد يشوع جاثليق النساطرة الذي احتفى به واهداه بدلة وعكازة . ثم عاد الى تكريت ودرس اللغة العربية حتى أتقنها ببرهة وجيزة . وقد سعى بيناء بيع جديدة في تكريت وضواحيا . ومن اعماله الهامة ضم ابرشيتي تكريت ونينوى في ابرشية واحدة تحت رعاية المفريان على الشقاقات والمشاجرات في على الشقاقات والمشاجرات في كنيسة المشرق .

لما استنب الامر للمفريان عول ان يجلس في برطلي في فيما كاتدرائية مار احودامه الكبرى . فلما رأى اهل نينوى غيرته وسعيه وعفته وعلمه وبراعته وتدبيره احبوه وشرعوا يلهجون باسمه في كل مكان . وصار امراء العرب ووجوههم يودون صداقته ويكرمونه . ولم تخل ايامه من قلاقل وشدائد اثيرت ضد"ه ثما أدسى الى طرحه في السجن مدة اربعين يوماً .

ومن مآثره ان جمال الدين حاكم الموصل اوفده سفيراً الى جيورجيوس ملك الكرج وكان هذا الملك قد شن الفارة على بلاد المسلمين وأسر كثيراً منهم . وعلم جمال الدين ان المفريان له نفوذ بالقول والفعل لدى ملك الحرج ، فاوفده اليه سنة ١١٦١ صحبة وجوه البلد لافتداء الاسري ، فاستقبلهم الملك واكرم مثواهم واجاب الى طلبهم .

وبعد ان قام عمامه خير قيام توفي عام ١١٦٤.

#### البطريرك مار ميخائيل الكبير

#### 1199 - 1177

من صفوة بطاركة انطاكية ، ومشاهير اعلام الكنيسة على الاطلاق . أولد في مدينة ملطية عام ١١٣٦ واسم ابيه القس ايليا آل قنداسي . ترهب في دير مار برصوم وصار رئيساً عليه . اجمع المجمع المقدس على اختياره بطريركاً للكرسي الرسولي ، فأبي تهيباً ، ونظراً للمشاكل الكثيرة المعقدة المطروحة على ساحة الكنيسة يومئذ ، والتي كانت امتداداً لمشاكل سابقة مؤسفة جداً . فهرب فارسل ثلاثة اساقفة من قبل المجمع ليأتوا به ، اما هو ففر منهم ، ثم قصده جميمهم الى الدير الذي كان مختبئاً فيه ، واخرجوه . واخيراً تنازل عند رغبتهم واشترط عليهم ان يعاهدوه على التقيد بقوانين البيعة والسلوك بموجب احكام الآباء القديسين . منها الا تمنح رئاسة الكهنوت إلا لمستحقيها ، وان يحر منها الا نتقال من كرسي الى كرسي آخر ، فلم يطاوعه جميع

الاساقفة على ذلك بل عارضه بعضهم، فهض مار ديونيسيوس ابن صليبي وقد اخذته الغيرة على بيت الرب وخاطهم قائلاً: واننا منذ سنين طويلة نحن وآباؤنا ذوو الذكر الطيب نشعر بنخس الضهير الذي يمزقنا لاننا لا نسير بجوجب قوانين الحجامع التي عقدت لاستئصال الضلال وسوء الاستعمال واصلاح شؤون الطائفة والآن بعد ان حرد ك الله خيرة من اختير راعياً علينا ليعيد رونق القوانين الابوية ، فهل يسوغ لنا ان نقاوم ارادته ، الحق اقول لكم كل من لا يطاوع فهو ابليس ، فأثر هذا الكلام فيهم وزال الخلف بينهم ، ورسم بطريركاً عام ١١٦٦ ، وكان عالما فاضلاً ، مهيب الطلعة ، وسيا ، رخيم الصوت ذا نفهات عذبة جداً . وأقام في دير الزعفران ، وهناك سن فيه ٢٥ قانوناً في التهذيب واصلاح شؤون الكنيسة .

قام بجـولة رسولية في ولاية كرسيه متفقداً المؤمنين وليقف على امورهم ومشاكلهم . وبعد عودته من هـذه الزيارة عقد مجمعاً في دير مار برصوم عام ١١٦٩ اذ شاع تطاول الاساقفة على السنن وعدم تقيدهم بقوانين الجامع وسيا مجمع دير الزعفران الذي تم عقده عام ١١٥٥ . وفي

هـ ذا المجمع قدم البطريرك استقالته للاساقفة نظراً لكثرة المشاكل التي ظهرت على عهده اثاره بعض الاساقفة الخبثاء ومحبو الشقاق واعداء الحير. سيا الشقاق الذي احدثه ابن وهبون . غير ان الاساقفة لم يوافقوا على استقالته بل وعدوه بان يبذلوا جهودهم لاطفاء الفتن والقضاء على المشاكل .

واشتهر البطريرك ميخائيل بناء الكنائس والادرة ، والاشتغال في التصنيف والتأليف . ويعرف « بالكبير » نظراً للاعمال الخطيرة التي تميَّت في عهده .

وبعد ان أدسى الرئاسة العليا حقيها وقام باعبامها خير قيام توفي عام ١١٩٩.



# مار يوجنا السادس المعروف بابن المعرف بابن المعرف البعد في البطريرك الانطاكي الشهير(') المعد في البعريرك الانطاكي الشهير (')

ابصر فور الوجود في اواخر القرن الثاني عامر، ودعي في المعمودية اهرون . ولما ترعرع ترهب في احد اديرة ملاطية حيث انكب على تحصيل العلوم اللاهوتية . وبعد ذلك بحدة رقي لدرجة الكبنوت وانتظم في خدمة ديونيسيوس اهرون عنجور مطران ملاطية يومئذ . رسم مطرانا لماردين عام ١٢٣٠ غير انه لم يمر على اقامته في كرسي ابرشيته كثيراً حتى انتخب مفريانا لتكريت والشرق عام ١٣٣٠ .

<sup>(</sup>١) ملخص عن كتاب رجال البر والعمل ص ١٨ ـ ٢٢

ولما ذهب المفريان لزيارة الموصل اعرض الشعب عنه لاول وهلة اذ لم يكن حازًا على هيئة جميلة كسلفه كا لم يكن له حظ من الخطابة في الكنيسة وبعد ان اقام عنده خمس سنوات رحل الى بغداد عام ١٣٣٧ حيث حل ضيفاً عزيزاً على اهلما وهناك اتصل بالاخوان الثلاثة الاشراف: شمس الدولة ، وتاج الدولة ، وفخر الدولة ابناء توما الذين كانوا قد احرزوا مكانة رفيعة في ديوان الخليفة العباسي المستنصر بالله . وقد تعلقت قلوبهم بالمفريان فاكرموا مثواه وذلك بعد ان ظهرت آثار فضله وفضيلته فطلبوا اليه ان عنده .

انتهز المفريان يوحنا فرصة وجوده في بغداد كعبة العلم يومئذ وانكب على اتقان اللغة العربية واجادة احكامها وقواعدها . فقرأ آدابها على احد افاضل علماء الاسلام . حتى برع فيها وصار من المنشئين البلغاء فزاد هذا في رفعة شأنه لدى الملوك والوزراء والرؤساء واخذ يحبس الرسائل البليغة ويلقي الخطب الرفانة الفصيحة . فلما رأى أهل الموصل ونينوى تمليق البغداديين بالمفريان وشعروا بالحظوة التي نالها عند كبار القوم ندموا على ما فرط منهم وطلبوا

الى بدر الدن لؤلؤ صاحب الموصل ١٢٣٣ - ١٢٥٨ ان يكتب رسالة الى المفريان ابن المدني يسأله فما المودة المهم. ففعل و بعثوا بها اليه مع ابي الحسن ابن الشهاء رئيس دير مار متى ، فوعده المفريان بالرجوء المم وكتب الى بدر الدين يعر فه بذلك ويستمهله ريشا بزور الاماكن المقدسة. شم سافر الى اورشلم وتوجه منها الى انطاكية حيث كان البطريرك يومئذ . وبعد ذلك قصد الموصل سنة ١٧٤٤ فاستقبله الشعب وفي مقدمته بدر الدين عيزيد الحفاوة والاكرام. ولما ذاع صيته اختير بطريركا لانطاكية عام ١٢٥٢. وعقب ارتقائه سار الى انطاكية ليستوى على الكرسي الانطاكي في الكنيسة الكبرى وفقاً للتقاليد التي كانت مرعية يومئذ . وكانت الكنسة بيد الافرنج فعارضوه في بادىء الامر ولكنه فاز اخبراً برغبته واستوى على الكرسي .

وبعد هذا سار البطريرك الى ماردين ومكث فيها حتى سنة ١٢٥٧ وفيها غادرها الى حلب إلا أنه لم يستقر فيها خوفاً من تعديات التر فرحل الى كيليكيا، وهناك احسن الملك هيتوم وفادته ، فسكن ديراً بجوار سيس .

ونما هو جدير بالذكر انه لما انتقل البطريرك اغناطيوس داود سنة ١٢٥٢ الى جوار ربه وبوشر بانتخاب خلف له انقسمت آراء المطارنة والاساقفة فرشح فريق منهديو ديونيسيوس عنجور مطران ملاطية ، ورجح فريق آخر يوحنا ابن المعدني ، وهكذا صار في الكنيسة بطريركان ولكن مجدود سنة ١٢٦١ انفرد ابن المعدني بالبطريركية . وفي عام ١٢٦٣ اصيب عرض فوافاه الاجل المحتوم . وترك البطريرك يوحنا تآليف جليلة في السريانية والعربية .

الما مخدها به في مغر المنا مخد مخد مغر المنا مخدا به في المنا مخدا محد لا للمعا و معدد منا و معدد لا للمعا منا و منا المنا المنا و منا و

### أمير الفكر السرياني

مار غريغوريوس يوحنا ابن العبري

مفریاں المشرق

十 ハイハー

## مار غديفوريوس يوحنا ابو الفرج ابن العبري مفريان المشرق ١٢٨٦ +

استهل المثلث الرحمات البطريك افرام الاول برصوم تاريخ حياة ابن العبري بافتتاحية رائعة جاء فيها «آية من أجل"آيات الله ، وطرف عباده ، نادرة العصور، واعجوبة من اعاجيب الدهر ، طلع على الامة السريانية بجبين مشرق ، ووجه صبوح . . إنا لا نعرف له ثانياً لا قريباً ولا مدانياً » .

'ولد عام ١٧٢٦ في مدينة ملاطية قاعدة ارمينيا الصغرى ، وسمتي بالمعمودية يوحنا ، متحدراً من اسرة مسيحية عريقة . وقد اخطه من زعم انه من أصل يهودي ، وان أباه الشهاس اهرون الطبيب ابن توما الملطي الملقب بتاج الدين ، كان يهودياً وتنصر ، مستدلين بذلك من لفظة «العبري» ،

ان هذه التسمية لا تعني ديناً او لغة اغا تشير الى ولادة احد ابائه او ولادته نفسه في اثناء عبور نهر الفرات، او رعا لان عائلته من بلدة «عبره» الواقعة على الفرات. وقد دحض هو نفسه هذه التهمة ببيت من الشعر قاله بالسريانية:

وهـ ذه ترجمته « اذا كان سيدنا المسيح سمى نفسه سامرياً فلا تخجلن من ان يدعوك ابن العبري. فان هذه التسمية صادرة عن نهر الفرات لا عن عقيدة معيبة ولا عن لفة ».

درس في وطنه اللغة السريانية والعلوم الدينية ، وقرأ الطب على والده . وفي عام ١٧٤٣ رحل والده باهله الى الطب على والده . وفي عام ١٧٤٣ رحل والده باهله الى انطاكية لاضطراب حبل الامن في البلاد ، نتيجة لفارات التتر. وفي عام ١٧٤٤ ترهب وانزوى في مفارة منقطعة في احد الاديرة بقرب انطاكية متنسيكاً ، وانصرف الى المزيد من طلب العلم ، ولما لمع ذكره واشتهر امره رسم كاهنا فأسقفاً لبلدة جوباس عام ١٧٤٦ وسمي غرينوريوس وهو

بعد في العشرين من عمره . وهذا حدث فريد من فوعه في تاريخنا الكنسي على امتداده العلويل ، ان يظهر اسقف في العشرين من العمر وقد سمى بعضهم هذه الحالة النادرة ب فلتة الزمان . وقد حدث هـو عن نفسه ذلك بقوله : هولما بلغت العشرين من عمري ، اضطرني البطريك المعاصر الى تقليد رئاسة الكهنوت ، وفي عام ١٢٤٧ نقل الى ابرشية لاقبين . وفي عام ١٢٥٧ نقل الى ابرشية فيها اثنتي عشرة سنة .

وفي عام ١٧٦٤ رقي الى سدة مفريانية المشرق في حفلة رائعة جداً جرت في مدينة سيس. وحضرها هيتوم (حاتم) ملك كيليكية واولاده واخوته واعيان دولته ورؤساء اساقفة الارمن وعلماؤهم وشعب غفير من كل الفئات والجهات. وقام المفريان ابن العبري بعد رسامته فوراً بزيارة هولا كو فاستقبله بحفاوة بالغة لمكانته الكنسية والعلمية. وطرح امامه بعض الامور المتعلقة بمصلحة الكنيسة فنال مبتغاه ، ثم توجه لزيارة ابرشيات المشرق متنقلاً ما بين الموصل ودير مارمتي، وكورة نينوى، وبغداد، ومراغه، وتبريز. وقد ارتاح هناك جداً وصر مقيداً هذا بقوله: واني المتع براحة تامة في ابرشيات المشرق، لا يعوزني شيء

كي انتقل الى غيرها كما كان يفعل المرحومون اسلافي ، وان كان زماننا زماناً صعباً . غير ان الراحة التي لقيتها في المشرق لم يلقها غيري » .

كان المفريان يتوقع الموت في السنة ١٢٨٦ وقد اشار الى ذلك في بيت من الشعر بالسريانية:

ومودز ابا بر و دها ابن الا امعادد :

ايا صنارة العالم لقد اصطادني شركك في سنة ١٥٣٧ يونانية ( ١٢٢٦ م) وأظن أنني سأغادرك في سنة ١٥٩٧ ي ( ١٢٢٦ م) وفعلاً فقد توفي في ادر بيجان - مراغه في ٢٨ غوز عام ١٢٨٦ وهو في الستين من عمره . ونقل رفاته الطاهر الى دير مار متى حيث لا يزال مكرماً .

شخصيته وصفاته: كانت شخصية ابن العبري العلمية طاغية على جميع نواحيها الاخرى، اضف الى ذلك مكانته الاجتماعية السامية من حيث مركزه الديني الكبير، واضف ايضاً خلقه الرفيع وروحه الطبية الامور التي جعلته ان يحتل مكانة مرموقة في جميع الاوساط، ومنزلة سامية لدى الملوك والامراء والرؤساء من كل جهة وفئة . وقد قال احد زعماء المسلمين: « اني اذا سمعت خطاباً من المفريان

فكأني اسمع الحكمة من ارسطوطاليس ، وقال فيه مكيخا جاثليق النساطرة: « طوبي الشعب الذي له مثل هذا » .

ومن مواقفه يوم كان اسقفاً في حلب، في عام ١٢٥٨ حاصر هولاكو مدينة حلب فخرج المطران يوحنا الشاب الى الفاتح المغولي يستعطفه بسكان المدينة غير ان شفاعته لم تفلح لان الجند اقتحموا المدينة وانتشروا في كل انحائها يمملون السيف في رقاب السكان . وقد نال حظوة عند هولاكو نفسه بواسطة الطب ، وكثيراً ما كان يتواجد في مدينة اردو في بلاط هولاكو صحبة جميع الاطباء في خدمة الملك .

ومن صفاته البارزة: لم يكن محباً للمال. فقد حد ثنا اخوه المفريات برصوم الصفي قائلاً: « اني لم اره طيلة الاربعين سنة بمسك فلساً بيده ». وعندما كان المؤمنون يقدمون له شيئاً منه فلم يكن يتناوله بيده ، فيضعه المؤمنون امامه فيبقى هناك حتى يأتي احد تلاميذه فيأخذه . وكان البعض قد اعتادوا ان يضعوا الدراهم تحت فراشه عند تقبيل يده ولذلك عند تنقله من محل الى آخر كانوا يجدون تحت الفراش ربطات كثيرة فيها دراهم . ولما كان

يتحمم لديه شيء منها كان يفكر في طريقة مفيدة ينفقها ٥.

حكمته وسداد رأيه: لقد وهبه الله حكمة واصالة رأي في حل المشاكل الكنسية من ذلك ، لما اراد البطريك بشوع ان يقدم شكوى على الطبيب القس شمعون الذي اغتصب دير مار برصوم ، فخالفه المفريان في الرأي . لأن المفريان كان يرى ان لا تقدم شكوى كنسية الى الولاة المفول لئلا تهان الكنيسة ويحتقر رجالها . اغا كان يريد المشاكل الكنيسة بطريقة سامية دون الاجوء الى القضاة المدنيين . نكتفي بمثل هذا النموذج من الاحداث دفعاً للاسماب .

عبته الكنيسة المشرق: لما توفي البطريرك اغناطيوس يشوع ، وأقام بعض الاساقفة فيلكسينوس غرود بطريركا بطريقة غير مشروعة لم يعترف به المفريان في بادىء الامر، واخيراً ولحسم النزاع ولظروف معينة اعترف به وارسل له كتاباً جاء فيه ربما ظننت ان لي رغبة في البطريركية فلم اصادق على انتخابك ورسامتك بطريركاً . ان الله فاحص القلوب يعلم انه ولا عضو من اعضائي يتوق الى هذه الدرجة ، لاسباب شتى منها

اولاً: انني قد اؤتمنت على رئاسة الكمنوت منذار بعين



سنة تقريباً ، قضيت عشرين منها في الغرب وعثمرين في الشرق . وقد سئمت الاعمال الادارية ولذلك اطمح الآن الى العزلة واتوق الى الراحة والحياة المادئة استعداداً للحصول على النهاية المحاداً الصالحة المحفوظة لآل الصالحة المحفوظة لآل السلام .

ثانياً: انا بنعمة الله اتنعم براحة تامة برعاية كنيسة الشرق فلا داعى لاستبدالها

باخرى كا فعل اسلافي المرحومون . وان ما حصلت عليه من من الراحة في الشرق لم يحصل عليه غيري على الرغم من اضطراب الزمان .

ثالثا: ولو افترضنا انه كانت لي رغبة في البطريركية

كسائر البشر الذي يطمحون الى درجة اعلى . غير ان الخراب الذي عم ابرشيات الغرب منذ امد بعيد كفيل بازالة هذه الرغبة . فهل ارغب في انطاكية التي يبكى عليها ويناح ؟ أم في ابرشية كومايا الكهوتية التي لم يبق فيها بائل على حائط ، او منبج او الرقة او الرها او حران التي اقفرت جميعها ؟ او الابرشيات السبع الحيطة علماية التي لم يبق فيها بيت واحد . من هنا يعرف ان علماية التي لم يبق فيها بيت واحد . من هنا يعرف ان مبب حزني هو عملكم غير الممدوح بل الذميم اذ بدون رضى الغربيين والشرقيين عملتم ما عملتم » .

نظرته الخاصة الى الكذائس المسجية: كان يحمل ابن المبري روحاً سلمية طيبة جداً ، فمند زيارته بغداد تمكن بحكمته وروحه الطبية هذه ان يصالح النساطرة والارثوذكس حيث كانت المداوة التاريخية مستحكمة بينهم منذ القرن السادس. كما نستدل على ذلك من قوله: «ألجأتني الضرورة الى ان اجادل ذوي المعتقدات المخالفة من مسيحيين وغرباء مبنية على القياس المنطقي والاعتراضات. وبعد بحادلات مبنية على القياس المنطقي والاعتراضات. وبعد دراستي هذا الموضوع مدة كافية وتأملي فيه ملياً تأكد لدي ان خصام المسيحية بعضهم مع بعض لا يستند الى حقيقة بل الى الفاظ واصطلاحات فقط. . . لذلك استأصلت

البغضة من اعماق قلي واهملت الجدال العقدي مع الناس ٥.

اعماله العمرانية: كان العلامة ابن العبري حركة مستمرة كأسقف وكمفريان فالى جانب كل ما ذكرناه ، فله في حقل العمران نشاطاته المعروفة . وقد ذكر كاتب سيرته انه بني في مراغة داراً للاسقفية وكنيسة . وجدد في بنداد الكنيسة التي بناها الرئيس صفي الدولة سليان ابن جملا بقرب دار الخلافة . وبني في تبريز كنيسة اقام فيها ايواناً حجرياً ضخماً وغرفاً للضيوف . وانشأ دير ماريوحنا في برطلي وكنيسة ، وجها انه كان مولعاً بحسن هندسة الكنائس وزخرفتها ، فقد استقدم مصوراً رومياً حاذقاً زين كنيسة الدير المذكور بصور بديعة . ونقه الى الكنيسة دخيرة الشهيد ابن النجارين .

وفي حلب بنى فندقاً كبيراً بجانب الكنيسة بمثابة مستشفى المرضى او مأوى للفرباء .

اما حياته العلمية وهي اهم جانب في حياته العامة ، فستتطلع عليها في الجزء الثالث من هذا الكتاب. الكنيسة السريانة في سبعة قرون من القرن السابع من القرن السابع وحتى اواخر الخامس عثد

شهدت الكنيسة السريانية في هذه الفترة التاريخية الطويلة من الزمن ايجابيات تئسر ، وتغمر القلب بهجة عارمة . وسلبيات تؤلم ، وتوقظ في النفس اسى شديداً .

اما الجانب الايجابي فللصفحات المشرقة التي سجتًلها آباؤنا القديسون البطاركة والمطارنة والاساقفة والمؤمنون كافة في خدمة الكنيسة، والوطن، والانسانية. وللعطاءات الزخمة الستي قدموها بسرور وسخاء وبروح التضحية ونكران الذات.

فقد انشأوا المعاهد العامية الراقية ومن الدرجة المتازة شعت فيها انوار العلم والمعرفة ، وظهر على مسرح الكنيسة علماء فطاحل يشار اليهم بالبنان. ستقف على ذلك في الجزء الثالث من هذا الكتاب ان شاء الله . كما وبذلوا جهوداً جبارة في اقامة الكنائس الضخمة لتكون اماكن لتقديم المؤمنين عبادتهم اللائقة لربهم ، وقد جعت بعض تلك الكنائس ما بين الفن والروعة والجمال . كما شيدوا الكنائس ما بين الفن والروعة والجمال . كما شيدوا الاديرة الكثيرة ضمت بين جدرانها آلاف الشباب المؤمن ، وتحوا في سبيل محبة يسوع وصليبه ومارسوا النسك وتروضوا على الحياة الرهبانية حتى اعطوا غوذجاً اعلى للحياة وتروضوا على الحياة الرهبانية حتى اعطوا غوذجاً اعلى للحياة

الروحية في قمتها وأوجها . وكم نادوا بكلمة الانجيل بين الشعوب الوثنية وغيرها وجذبوا الى الهان يسوع مجموعاً . وكم ذاقوا الأمرين في صبيل الحفاظ على العقيدة الارثوذكسية . وعلى صفحات هذا الكتاب المتواضع السريان المان وحضارة (') عرضنا هذه الصور الروحية بايجاز .

واما الجانب السلى الذي يؤلم وعلا القلب اسى ، فللمشاكل التي برزت على ساحة الكنيسة وسبيت غالباً مشاجرات عنيفة ، ونزاعات طويلة ، وانشقاقات مؤسفة ، وفتن وقلاقل وبليلة . وكثيراً ما تداخلت السلطات الحاكمة في الامور. فكم من بطريرك اودع غياهب السجون نتيجة وشابة راهب وقع لدى الحكام. وكم اسقف أدين بتأثير اسقف آخر اناني . وكم تكلفت الكنيسة من اموال باهظة تدفع للحكام بنية الافراج عن هذا البطريرك وذاك الاسقف ، وكم تحميل المؤمنون من عبء مالي نتيجة دفع رشوة السلطات طلباً للتوصل الى الصلح والسلام في الكنيسة. وكم اقلق المؤمنين الخصومات الناشية بين البطاركة والمفارنة من جهة وبين الطاركة والاساقفة من جهة اخرى ؟! وحيث ان لا مجال لطرح هذه الاحداث المؤسفة نكتفي بعرض الاسباب التي ادَّت الى تلك الامور والتي حصرناها بما يلي:

<sup>(</sup>١) الجزء الاول

- ظهور بعض الافكار الدينية: ظهرت على ساحة الكنيسة بعض الافكار الدينية، حول الاعتراف، والمشيئة الواحدة، والخير والشر الخ. ولعل من ابرزها عبارة « فكسر الخبز الساوي» ابتدأت في عهد البطريرك جرجس الاول ٧٥٨ – ٧٥٨ واشتدت في عهد ديونيسيوس التلهجري البطريرك قرياقس وطلعت باسوأ النتائج في ايام البطريرك قرياقس التكريتي ١٨١٨ – وامتدت مساوئها الى القرون التالية.

ب سياسة بعض البطاركة التعسفية : ان تمسك بعض البطاركة برأيهم دون ان ينقادوا الى مشورات غيرهم، وتصرفاتهم الادارية من خلال الدكتاتورية ، اضف الى ذلك حدة الطبع وعدم المرونة وبخاصة الاستعجال في اصدار التأديبات الكنسية ، نجم عن ذلك كله القاء الخوف والرعب في قلوب كثيرين ، ففي ايام البطريك اثناسيوس السادس ابو الفرج آل كامره المطريك اثناسيوس السادس ابو الفرج آل كامره من الدكتاتورية ، ابتعد عن الكنيسة من وراء مياسته الاستبدادية كثيرون من الرها مدة من

الزمن وصاروا يعمدون اولادم في بيع الافرنج الكاثوليك الذين قدموا بلاد المشرق في زمان الحروب الصليبية. وكان البطريرك ايضاً قد اختلف مع الاسقف ابو غالب برصابوني مطران الرها عيا أدسى الى حرمه . وحاول برصابوني ازالة الحـرم عضلف الطرق فلم ينجح ، فقد توسط بأحد أمراء الصليبين الذي كان والياً على الرها فرفض البطريرك وساطته . ثم قدم مار ديونيسموس برموديانا الشهير مطران ملاطية صحبة سيعين رجلاً من وجهاء ملاطية وبليغ الامر منهم انهم خروا على قدمي البطريرك مصممين على ان لا يرفعوا وجوهم من الارض أن لم يعدهم بحل أبي غالب الاسقف فأبي المطروك لا بل غضب على الشميخ ديونيسيوس وعراه من منصمه لانه عاون ابا غالب ولم يلتفت لا الى هيئه ولا قد و اتعابه التي صرفها الحير كرسيه الملطى الذي اغناه بالعلوم . ثم اقدم ابو غالب الي محاولة اخرى توسط بطررك اللاتين وهذه الوساطة ايضاً لم تنجم وبعد حوار طويل مع البطريرك قال المطروك غاضاً: « لن احلم ولئن قطمت رأسي » .

وفي عهد البطررك اسماعيل المارديني: ان احد الرهبان الوقحين قد وشي بساوا اسقف صلح لدى اسمعيل البطريرك فبله التهور بالبطريرك الى ان يحرم الاسقف المذكور دون فحص وتحقيق. فقبل ساوا هــذا العقاب بتواضع وطاعة تامة واتي بعد هذا الى البطريرك ليستغفره ويسأله عن سبب غضبه عليه. اما البطررك فطرده ، فتوسط بالاساقفة ووجوه الطائفة بالصلح ونيل نعمة الشركة مسع البطريرك ، غير ان البطريرك بلغ حداً من الحاقة حيث رفض المواجهة معهم جميعاً وتركهم اربعة ايام على باب دير الزعفران فنبض عرق الفضب في وجوه هـؤلاء الاساقفة الطورعبدينيين وشرعوا يصرخون بأعلى اصواتهم وهم راجعون من الدير مع وجوه الطائفة وطغمة الاكليروس ثلاث مرات: وحقاً انه لمستحق ومستأهل ان محظى ابونا الاسقف ساوا الصلحى بالمقام البطريركي ، وهكذا وبسبب ادارة البطريرك الدكتاتورية احدثت في الكنيسة البطريركية الطور عبدينية .

ج \_ خلافات بين البطاركة والمفارنة : حصلت خلافات

كثيرة ما بين البطريرك والمفريان كانت تؤدي في الحير الاحيان الى القطيعة لمدة سنوات ، حيث تستقل كنيسة المشرق بشؤونها فقبطل تنادي باسم البطريرك في الكنيسة ، وكثيراً ما كان يحرم واحد الآخر ، ولعل السبب كان في عدم تحديد صلاحيات المفريان بشكل واضح ، فالمفريان كان يريد الحصول على مزيد من الصلاحيات بينا البطريرك كان يرفض منحها او الاعتراف بها .

كان وضع اليد على المرتسم البطريركي منذ الازمان القديمة خاصة بأكبر الاساقفة سناً او أقدمهم رسامة ولكن البطريرك ثاودور حدّد قوانين مآ لها الاسيرسم البطريرك بدون المفريان ولا هذا بدون ذاك وفي عام ٨٦٩ سن البطريرك يوحنا الثالث ٨٤٨ كمر ثوت واقرت هذه القوانين ان يحوز المفريان في مجمع كفر ثوت واقرت هذه القوانين ان يحوز المفريان المقريان المقريان المعد البطريرك ويفوق كل الاحبار المقريبين اليه ، ويحق له ان يضع يده على رأس البطريرك اذا كان راهباً .

ان سلطان المفريان على اساقفة المشرق الخاضعين له كان كسلطان البطريرك على اساقفته في المغرب، فهوو كان يرتب الكراسي الاسقفية، ويقيم عليها الاساقفة، وينصبهم، ويعزلهم، ويكرس الميرون وعارس الوظائف الحبرية في كل الابرشيات الشرقية التي يقوم باجرائها البطريرك وحده في المغرب إلا انه يستثنى من ذلك تحويل الاساقفة من كرسي الى آخر الامرائدي لا يحق له إلا للبطريرك وحده . ولم تبق هدذه الامتيازات والصلاحيات للمفريان محفوظة على الدوام بل سقطت كلها حتى المفريان محفوظة على الدوام بل سقطت كلها حتى اضحى المفريان يوماً من الايام لا يملك سوى اللقب او الاسم، واخيراً زال عن مسرح الكنيسة عام ١٨٦٠٠

د \_ خلافات بين البطريرك والاساقفة: واهم نقاط الخلاف بين البطريرك والاساقفة في المغرب كانت:

اولاً: كان الاساقفة يدعون ان حق رسامة الاساقفة هـو للأساقفة لا للبطريرك وحده وكانوا يوردون تأييداً لقـولهم قوانين مجمـع نيقية . اما

البطريرك وبالاخص البطريرك ساويرا الثاني ابن مشقا البطريرك وبالاخص البطريرك ساويرا الثاني ابن مشقا زال بعد المجمع النيقاوي. وقد حدث نتيجة خلاف في الرأي وفي هذا الموضوع نزاع انهي في مجمع عقد في رأس المين عام ١٨٤ في عهد البطريرك اثناسيوس الثاني البلدي ١٨٣ – ١٨٦ ومن شم عكن البطريرك ان النطريرك ان وتقديس الميرون بعد ان كانت تلك الامور مشتركة بين جميع الاساقفة ،

ثانياً: منعت القوانين الكنسية تحويل اسقف من ابرشية الى اخرى او من كرسي الى آخر، حتى ان من جملة الشروط المتعلقة بانتخاب البطريرك الاسلامي يكون اسقفاً وذلك تحاشياً من تحويل الاساقفة من كرسي الى آخر. فكان البطاركة غالباً ينتخبون من الرهبان، ثم ألفيت هذه العادة او السنة فأخذت الكنيسة تختار البطريرك من الاساقفة وخاصة بعد القرن الثاني عشر، واجيز ان يتنقل الاسقف من ابرشية الى اخرى.

\_ منح الرتب الكنسية بدون استحقاق: استهر بعض الطاركة والاساقفة بالنظم الكنسية والقم الروحية ، فصاروا عنحون الكهنوت ، ورقون الى الرتب البيمية سيراً مع الهوى وكان يراعى بذلك القرابة، وغارس السيمونية التي تفشت بشكل ملحوظ وبدون تورع . فكان البطاركة والاساقفة بيعون الكينوت والرتب البيعية كالأرمن . وخير مثال على ذلك البطريركية الماردينية التي انشأها ابن وهيب حيث كان البطاركة الذين خلفوا ابن وهيب لمدة طويلة ابن العم وان الخال. لا بل كانت شركة ماردينية عائلية واشتهر بينهم البطريرك اسمعيل عحبته للمال ، و عارسته السيمونية ، و تقاضيه الرشوة . وعَكَن أن يحصل عليها حتى من الاحداث سناً. لذلك نرى بعض النيارى يقاومون هذا الاسلوب اللامسيحي بعنف وفي مقدمتهم القديس مار يعقوب الرهاوي الذي نظم مدراشا بلحن Oum Phaolos وترجمته: « انهض يا بولس ( الرسول ) يا دعامة الكنيسة المقدسة ، وانظر كيف ابتعد الناس عن تعاليمك وأهانوها. فقد كنت تعذر من عبة المال ، فيا هي الآن

متفشية في كل مكان . فقد رافقت الكهنة الى قدس الاقداس . واودت بحياة الكثيرين . ان الحكهنوت الذي اوصيت الا يتقر ب اليه إلا المستحقون ، انه يباع الآن بشمن ، .

وكتب البطريرك يوحنا التاسع ابن شوشان المري يقول: « كل من عارس السيمونية ويورث الرتب الاسقفية البطريكية يكون محروماً كما تنص قوانين الرسل ».

وقد نظم ابن اندراوس قصيدة تهكدمية يسخر بالبطريرك بنوع مخز قائلاً: « مختارنا يفوق كل الصر"افين عملاً ، تعلم هذا الفن واتقنه منذ زمان طويل ، صك" الدره من نقض جديد فان رفض الاول فهذا هو الاصلح » .

ولما قد م رهبان القروسطيين شخصاً ليسام اسقفاً ، أجاب البطريرك قرياقس ٧٩٣ ـ ١٨١٧ : ريس من الانصاف ان تضبط الابرشيات على سبيل الخلافة » .

وكان البطريرك يوليانس الرومي في اواخر القرن السابع ذا اجتهاد وتنقيب في الفحص على سيرة المترشحين الى الكهنوت واختيارهم. ولم يرفع الى المناصب

الحبرية إلا اشخاصاً متفرغين للعلوم والحكمة الالهية ومزدانين بالاخلاق العالية. وعقد مجمعاً سنة ٧٠٦ في دير مارسيلا تطرق في قوانينه الى هذه الناحية.

و الطمع بالرئاسة لفايات دنبوية: تسليط بعض الاساقفة على الابرشيات وعلى البطريركية بالجور وقوة الحكام، وبذل المال، وكثيراً ما كان يتنازع بطريركان على الرتبة في آن واحد، او اسقفان على ابرشية واحدة في وقت واحد، ويشكل كل منها حزباً خاصاً به. وكان البعض يطمع الى الرئاسة لا لوجه الله وخدمته ولا للقيام باعباء الكهنوت بل ليتسللوا الى الشعب عن طريق ذلك فيتوصلون الى مقاصدهم الذميمة وغاياتهم الدنيوية البحتة.

ز \_ المشاكسة : نهض كثيرون وعلى امتداد المراحل التاريخية يخلقون المشاكل ويثيرون الفتن كأن ذلك جزء من طبعهم ، وقد فطروا على المشاكسة وإزعاج الكنسة . ويتضح ذلك من احداث كثيرة تاريخية منها :

في القرن الثامن جرت محاولة لعقد عهد الاتفاق بين جبرائيل بطريرك اليوليانيين ومار قرياقس

الانطاكي قرياقس وطلب الاتحاد معه على شروط يُت قق الانطاكي قرياقس وطلب الاتحاد معه على شروط يُت قق عليها . غير ان بعض اساقفة الكرسي الانطاكي لم ترق عليها الشروط بل شرعوا يثيرون شغباً بين الشعب قائلين: لم تقبل جبرائيل إن لم يحرم يوليانس . اما جبرائيل فأجاب: اعلموا ايما الاخوة انكم ان اردتم اقامة الحجة علي فقط فانا لا ابعد ان احرم يوليانس ، اما ان طلبتم من الشعب فهو لا يطاوعكم إما لجهله وإما اقتفاء لاهادة القدعة التي لا تتبدل إلا بجرور الزمان . ولما لم يطاوعوا قام ونفض ثيابه قائلاً: «الآن قد علمت ان اختلافكم ناجم لا عن حسدكم لرئيسكم الذي يشق عن طلب وجه الله وانما عن حسدكم لرئيسكم الذي يشق عليكم ان تروه يجري على يده شيء فيه خيره .

الكنيسة تعقد المجامع لتنظيم شؤون الكنيسة: لم ينقطع سير عقد المجامع في الكنيسة اطلاقاً . فكان البطاركة والاصاقفة القديسون غيورين على مصلحة المؤمنين ، حريصين على الحفاظ على كرامة الاسرار المقدسة ، وملتزمين بالتمسك بالتقاليد الرسولية ، واعين اهداف رسالتهم الانحيلية المسيحية . وقد عقدوا مجامع عديدة ، وفي اماكن مختلفة كلا اقتضى الامر ، وكانت هدده المجامع تحسم الخلافات وتقضي على الامر ، وكانت هدده المجامع تحسم الخلافات وتقضي على

المشاكل او تضع لها حداً . غير ان العصاة كانوا يعبئون المقررات ويعلنون القمرد وهذا يحصل في كل ظرف وزمان . ومن جملة تلك المجامع مجمع دير الزعفران الذي تم عقده في عام ١١٥٥ بناءً على رغبة ملحتة من معظم الاساقفة والمؤمنين ، وذلك لسن قوانين واحكام ملائمة لاصلاح شؤون الطائفة وتقويم الامور البيعية التي اوشكت تنذر بالحطر نظراً لما سبق . وقد سن الآباء في هذا المجمع اربعين قانوناً تناولت المشاكل القائمة على الساحة الكنسية حتى قانوناً تناولت المشاكل القائمة على الساحة الكنسية حتى ذلك الحين . ومع الاسف الشديد ان البطريرك والاساقفة فلك الحين . ومع الاسف الشديد ان البطريرك والاساقفة السيعية تداس تحت الارجل .

وطالما نحن في الحديث عن عدم التقييد بالقوانين نذكر سبب استقالة مار يمقوب الرهاوي من منصبه كمطران للرها في القرن السابع: وسبب ذلك كان ان ازعجه بعض الاكليروس غير الشرعيين وتنازع مع البطريرك والاساقفة غيرة منه على حفظ القوانين البيعية فلم يصغ احد الى احتجاجه ، بل كانوا يشيرون عليه ان يوافق الامور على محرى احوال الرمان فحملته نخوته بأن يأتي بمصحف القوانين البيعية ويحرى احوال الرمان فحملته نخوته بأن يأتي بمصحف القوانين البيعية ويحرقها امام باب الدير الذي كان يسكنه

البطريرك قائلًا بصوت عالم : « ها اني احرق القوانين التي رسمتموها ولم تحفظوها لكونها غير ضرورية وليست بذات فائدة ، وعندما اختار عمم الاساقفة ميخائيل الكبير بطريركاً اصر على المانعة مدة ولم يطاوع الاساقفة إلا ان اشترط عليهم ان يسلكوا عرجب احكام قوانين الآباء القديسين وان لا يخولوا الدرجات القدسية بالسيمونية والرشوة . وان يحرموا الانتقال من كرسي الى كرسي آخر فل يطاوعه جميم الاساقفة على هذه الشروط بل قاومه بعضهم فنهض مار ديونيسيوس ابن صليي مطران آمد وقد اخذته الفيرة على بيت الرب وخاطبهم قائلا: « اننا منذ سنين طويلة نحن وآباؤنا ذوو الذكر الطيب نشعر بنحس الضمير الذي عزقنا لاننا لانسير عوجب قوانين المجامع التي عقدت لاستئصال الضلال وسوء الاستعمال واصلاح شؤون الطائفة. والآن بعد ان حراك الله غيرة من اختير راعياً علينا ليعيد رونق القوانين الابوية. فهل يسوغ لنا ان نقاوم ارادته. الحق اقول له كل من لا يطاوع فهو ابليس ، .

#### مراصة

## ناريغ الكنيسة في اربعة قرون

19 .. - 100 .

لا غلك وثائق تاريخية كافية ، ولا نحوز مراجع ثابتة يركن الهما في تقرير وقائع الفترة التاريخية الواقعة ما بين مده الهما . ١٩٠٠ مشحة المصادر والحالة هذه يجعل تحديد هذه المرحلة صعبا . وقد يكون ذلك عائداً الى اسباب كثيرة منها : الكوارث والنوازل التي ألمت بالمنطقة نتيجة الاضطرابات السياسية والاجتماعية ، وفقدان الامن الداخلي ، والاستقرار السياسي ، وتشتت رعايا الكنيسة السريانية هنا وهناك نتيجة لذلك الوضع المنهار . اضف الى هذا النزاعات الداخلية التي يعجز اللسان عن وصفها ، كالنزاع حول الرئاسة العليا ، او طمعاً مهذه الابرشية دون تلك وما اشهه .

ان تلك الامور القاسية ، والاحداث المريرة ، بالرغم من فظاعتها وجسامتها ، فهي تذوب وتتضاءل امام الاحداث المؤسفة التي انتابت الكنيسة السريانية من جراء الحركة الانفصالية التخريبية التي تزعمها بادىء بدء السيد اندراوس اخيجان وصحبه ، وذلك بانفصاله عن أمه الكنيسة السريانية وتنصيب ننسه طريركا بطريقة غير شرعية ، وانهائه الى كنيسة أخرى ، والذي به تبتدىء سلسلة بطاركة السريان الكاثوليك . و بعد فترة وجيزة عقبتها حركة مشؤومة اخرى امتداداً للاولى تزعيمها السيد ميخائيل جروة بعد منتصف القرن الثامن عشر .

ان ظهور هذه الحركات الانفصالية الهت آباء الكنيسة وشغلتهم عن عارسات النشاطات العامية والاجتماعية والادارية . فقد ركتز الآباء جهوده كلها ، وكرسوا وقتهم بأجمعه ، ووضعوا ما لديهم من الطاقات لحماية الكنيسة من الخطف والافتراس . وقد كايفهم ذلك اتعاباً جميّة ، ومبالغ باهظة ، وتركت هذه الحركة سلميات عديدة ، ومساوىء عميّت كل مكان . ولحقت بها خسائر فادحة جداً ، فقد انتزعت من ايديها الكنائس وبخاصة في حلب والموصل ، وسلب منها دير مار بهنام الشهيد في العراق والموصل ،

ودير مار اليان في حمص \_ القريتين . وحاول المنفصلون عنها بدعم خارجي القضاء علما ومحو اسما بشتى الوسائل. فأرادوا اولاً اغراءهم بالمادة التي هي اصل كل الشرور ، والتي استخدمها الابليس في حربه مع السيد المسيح « اعطيك هذه جميعها إن خررت وسجدت لي ١(١) . وقد مال الهم بعض الاساقفة من ضعيفي الاعان اذ ، اعوزهم الدينار » كا يقول المطران جرجس شاهين الكاثوليكي . ولما رأى زعماء الحركة الانفصالية الموجهة ان محو اسم الكنيسة من التاريخ من المستحيل، فلجأوا الى استخدام اساليب العنف والتهديد والاضطهاد (١). غير ان الآباء قاوموا الاضطهاد ، وجاهدوا وكانوا شجماناً في جهاده ، لانهم كانوا يجاهدون بروح الرسول بولس ، وبنفس الرسل القديسين ، كيف لا وه احفاد المنجى ، وسوريوس الانطاكي ويعقوب 

انصرف الآباء بالرغم من هذا كله الى العمل بقدر ما تيستر لهم ، وسمحت ظروفهم . ففي هذه الفترة نفسها ،

<sup>(</sup>١) مت ٤/٩

<sup>(</sup>۲) السريان ايمان وحضارة \_ مج ١ ص ٨٨

وفي خضم صراعها، اعيد بناء دير مار متى الناسك بالموصل في عام ١٦٧٣ وبمساعي المفريان بلدا الحديدي يعاونه الراهبان الموصليان جرجس عبدالكريم، واسحق المقدسي عازار (البطريكان بعدئذ). كما أعيد بناء دير الزعفران بمساعي البطريات جرجس الاول الذي بذل في سبيل ذلك همة كبرى، وقد كان هذا الدير قد ناله الحراب منذ اربعين سنة وهجره الرهبان، وصار مأوى للاكراد المجاورين، فتمكن البطريك جرجس بقوة السلطة اخراج الاكراد وطرده، ولما حاول البدء بالعمل لقي معارضة من بعض افراد الملية من ماردين فغضب ورفع عينيه الي الساء ودعا على المعارضين بقوله: «يا ربي كل من لا يقبل تعمير دير الزعفران اجعل بيته خراباً»، وهكذا وفقه الله فأعاد بناءه في مدة ثلاث سنوات.

وبنيت كنائس عديدة ايضاً منها، في ديار بكر كنيسة على اسم العدراء وبجانبها بيعة اخرى على اسم مار يعقوب اللفان وتم ذلك بمساعي البطريرك اسحق ١٧٠٩ - ١٧٢٢.

ومن مآثر هذه الفترة: طبع اسفار العهد الجديد من الكتاب المقدس لاول مرة باللغة السريانية بهمة البطررك

عبدالله اسطيفان ١٥٥٠ - ١٥٥٠ وسنتحدث عن ذلك في الجزء الثالث من كتابنا هذا بعونه تعالى .

هذا فضلاً عن تفقد البطاركة للابرشيات والكنائس والقيام برسامات الاساقفة والكهنة والشهمسة ، والوعظ والارشاد .

ومن الاحداث الهامة في هذه الفترة الغاء مفريانية المشرق عام ١٨٦٠ ونشوء مفريانية طور عبدين(١).

كا كنا قد ثبتنا جدولاً باسماء البطاركة والفارنة لهذه الفترة (٢).

<sup>(</sup>۱) راجع السريان ايمان وحضارة مج ۱ ص ۱۳۰ ـ ۱٤٠ (۲) السريان ايمان وحضارة مج ۱ ص ۱۱٦ ـ ۱۱۷ و ۱۳۷

## الكنيسة السريانة

### في القرن العشرين



بعد الحرب الكونية الاولى ، ونتبحة للاستقرار الذي اخـذ يعم المنطقـة ، ونخاصة على اثر تشكيل الحكومات الوطنمة والعربمة في بلادنا ، اخذت طلائع النهضة السريانية تلوح في افق الكنسة ، فتحدث على

الساحة تغييرات ، وتطورات ، البطريرك افرام الأول برصم

وانتفاضات، وتتناول جميع المرافق، وتشمل مختلف الحالات.

و بعد مطلع القرن العشرين بالذات ، يطل على الكنيسة السريانية وجه مشرق ، جاء ليمثل آمال الشعب السرياني ، ويحقق طموحات ابناء الكنيسة السريانية ، وينفذ رغباتهم في المجالات الحضارية والكنسية كافة ، ذلك هو المثلث الرحمات البطريرك افرام الاول برصوم ١٩٥٧ + الذي حباه الله ذكاءً خارقاً ، وعقلاً كبيراً ، وجمَّله بالفضائل والحلق الرفيع والعلم الغزير .

اجل شاء الله ان يتفقد كنيسته المقدسة بالبطريك افرام برصوم، الذي اعطى الكنيسة موقعها اللائق بها على الساحة السيحية فراح بهمة عالية ، وعزيمة قوية ، وايمان راسخ ، يبي الكنائس ، يؤسس المدارس ، يبعث التراث السرياني الحيد ، يؤلف الكتب المفيدة ، ويرسم الشهمسة والكهنة ، ويعظ المؤمنين فحق له ان يكون باعث مجد الكنيسة السريانية في القرن العشرن .

وقد شهدت هذه الفترة القصيرة من الزمن شخصيات دينية مرموقة ، واحداثاً هامة .

اما الشخصيات فكثيرون اشهره: نعمة الله دنو الموصلي + ١٩٥١ + والمطران الملفات غريفور وس بولس بهذام + ١٩٥١ + والمطران الملفان مار فيلكسينوس يوحنا دولياني المارديني ١٩٦٩ + والبطريرك يعقوب الثالث البرطيلي المارديني ١٩٦٩ + والبطريرك يعقوب الثالث البرطيلي ١٩٨٠ + . فاغنوا جميعهم الكنيسة بعطاء اتهم الزاهرة في

المجالات العامية ، والعمرانية ، والاجتماعية ، فكانوا امتداداً لجماد البطريرك افرام برصوم واعضاء حية فعالة في امارته . وسوف نتحدث عن حياتهم العامية ان شاء الله في الجزء الثالث من هذا الكتاب .

اما الاحداث الهامة التي ظهرت في هذه الفترة فتتلخص فيا يلى:

- ١ تأسيس اكليريكية مار افرام اللاهوتية عام ١٩٣٩
- اكتشاف ظهور اطياف القديسة شموني المقابية واولادها
   السبعة في قره قوش \_ الموصل \_ العراق عام ١٨٩٧
- س \_ اكتشاف مخطوطات \_ قمران \_ قرب اريحا ، المتضمنة بعض الاسفار من العهد القديم وبخاصة سفر اشعيا ، وكان نيافة الحبر الجليل مار اثناسيوس يشوع صموئيل اول من اطلع عليها ، وتبنى امرها . ومما يذكر ان تاريخها يعود الى ٣٠٠٠ سنة قبل المسيح
- ع \_ اكتشاف زنار العذراء في كنيسة ام الزنار بحمص عام ١٩٥٣
- م ـ تبديل تاريخ عيد الميلاد من الحساب الشرقي الى
   الحساب الغربي عام ١٩٥٤

- تفسیح الاصوام: المیلاد ، العذراء ، الرسل عام
   ۱۹۶۲ والصوم الاربعینی عام ۱۹۹۶
- ٧ \_ نقل الكرسي الرسولي من حمص الى دمشق عام ١٩٥٩
- ۸ دخول الكنيسة كعضو في مجلس الكنائس العالمي
   عام ١٩٦٠
- عطور حالة الكنيسة الهندية الى افضل ، وانشاء المفريانية الشرعية فيها عام ١٩٦٤
- ١٠ ــ اكتشاف ذخائر القديس مار توما الرسول في كنيسة
   مار توما بالموصل عام ١٩٦٤
- ١١ استئناف العلاقات التاريخية الكنسية ما بين الكنيسة السريانية الارثوذكسية والكنيسة القبطية الارثوذكسية عام ١٩٦٥
- ١٢ بناء كنائس فخمة في بعض الابرشيات مثل: كاتدرائية القديس مار جرجس بالحسكة عام ١٩٦٥
- ۱۳ زيارة السيد رئيس الجمهورية العراقيسة لدير مسار متى بالموصل في ۱۹۸/٤/۱۸ واصدار الامر باضافة ابنية جديدة ، وترميم الابنية القدعة ولا يزال العمر مستمراً . وقد تم ذلك على عهد رئاسة الاب اسحق ساكا (المطران اسحق ساكا (المطران اسحق ساكا النائب البطريركي العام حالياً) .

البطريرك أفرام الأول برصوم ١٩٥٧ - ١٩٣٣ + ١٩٥٥ + باعث مجد الكنيسة السريانية في القرن العشرين أبو التاريخ الكنسي أبو الاحسلاح أبو الاحسلاح قطب عزي كبير

# البطريرك افرام الاول برصوم ١٩٥٧ - ١٩٥٧



فداسة الحبر الانظم بنار المناطوس المرام الاول يطويرك الهااك

ولد في الموصل العراق في ١٥٨ حزيران عام ١٨٨٧ من ابوين فاضلين ها اسطيفان آل برصوم، وسوسن آل عبدالنور وسمري في المعمودية ايوب وعبدالنور مكانة تاريخية وعبدالنور مكانة تاريخية مرموقة في كنيسة المشرق السريانية في تاريخها الحديث.

رضع الطفل ابوب من والدبه الفضائل ، والمعلق عجبة الكنيسة السريانية الارثوذكسية، والسمي وراء العلم. وظهرت عليه منذ الصغر آمائر الذكاء . تلقى علومه الابتدائية في مدارس الموصل. وفي عام ١٩٠٥ دخل الى دير الزعفران واتشح بالاسكم الرهماني عام ١٩٠٧ وسمي و افرام برصوم» ورسم كاهنا عام ١٩٠٨ وتعين استاذاً لمدرسة الدر ، كم اسندت اليه ادارة المطبعة . وفي عام ١٩١٨ رسم مطراناً لسورية وسمي سوريوس واتخذ حمص مقراً له . في عام ١٩٣٧ انتخب قاعمة المريركياً على اثر وفاة المرحوم البطريرك الياس الثااث ونصب بطريركا لانطاكية في ٣٠ كانون الثاني عام ١٩٣٣ وجرت حفلة تنصيبه في كنيسة ام الزفار بحمص ٥ وبعد ان جاهد جهاداً حسناً ، ورفع اسم الكنيسة السريانية فوق السهى ، انتقل الى جوار ربه في ٢٣ حزيران عام ١٩٥٧ ودفن في كنيسة ام الزنار بحمص.

ولكي تقف على تفاصيل جهوده الجبارة ، وتتشخص مكانته في التاريخ الكنسي ، نتتبع الخطوات التالية:

الامور الكنسية الروحية والادارية: وتشتمل على

اولاً - المجامع: حقد مجامع عديدة منها

#### ١ - مجمع حمص الاول عام ١٩٣٣ للنظر في شؤون الكندسة بشكل عام وشامل .



المطران افرام برصوم وعن يمينه المطران جبرائيل مع كهنة ابرشية حمس بعد عودته من جولة في الولايات المتحدة سنة ١٩٢٩

٧ - جمع حمص الثاني عام ١٩٤٣ بحث موضوع الكنيسة في الهند.

جمع حمص الثالث عام ١٩٤٦ نظر قضية الاصوام في الكنيسة ، فتقرر ان يمسك صوم الميلاد عشرة ايام فقط بدلاً عن خمسة وعشرين يوماً . وصوم الرسل ثلاثة ايام بدلاً عن عشرة ايام . وصوم العذراء خمسة ايام بدلاً عن خمسة عشر يوماً .

ع - مجمع حمص الرابع عام ١٩٥٤ ومن اهم مقرراته النهانياء الحساب الشرقي لعديد الميلاد حيث كانت الكنيسة تعيد حتى ذلك العام في ٦ كانون الثاني، وجعله يتماشى مع الحساب الغربي في ٢٥ كانون الأول. الأول.

ثانياً : قد س الميرون اكثر من عشرين مرة .

ثالثاً : احداث ابرشيات جديدة . فقد جعل دمشق و بيروت ابرشية شرعية بصورة قانونية عام ١٩٣٣، واحدث ابرشية الجزيرة والفرات عام ١٩٣٧، وابرشية الولايات المتحدة الاميركية عام ١٩٥٧.

رابعاً: رسم للكنيسة خمسة عشر مطراناً رحم الله من رقد منهم ، والاحياء اطال الله حياتهم هم:

(۱) مار اسطاناوس قرياقس رسم مطراناً نائباً بطريركياً في ٢/٣/٣٨١ ، ومطراناً شرعياً لابرشية الجزيرة والفرات في آذار ١٩٤٣ . لابرشية القدس بشوع صموئيل لابرشية القدس (٢) مار اثناسيوس يشوع صموئيل لابرشية القدس ١٩٤٣ ، معادر الى الولايات المتحدة قاصداً رسولياً . وتأيّد مطراناً شرعياً لها عام ١٩٥٧ . (٣) مار

ديونيسيوس جرجس بهنام، مطراناً لحلب عام ١٩٥٠ ولاسباب صحية قدام استقالته واحيل الى التقاعد عام ١٩٧٨ وهو اليوم في دار البطريركية في دمشق . (٤) مار ملاطيوس برنابا مطران حمص عام ١٩٥٧ كان مطراناً للقلاية ثم اينده المجمع المنعقد في حمص عام ١٩٥٨ مطراناً شرعياً لحمص وحماه وتوابعها .

وكذلك اثنان من احبار الكنيسة في الهند وها: غبطة المفريان مار باسيليوس بولس الثاني ونيافة المطران اقليميس ابراهام.

خامساً: تفقد الابرشيات السريانية في جميع انحاء العالم، فكان يدشن الكنائس، ويرسم الكمنة والشهامسة، ويلقي المواعظ الروحية، ويحل المشاكل. وقد حدث عن نفسه قال: «كنت كأحد الرجال الرسوليين اتنقل من مكان الى مكان ومن بلد الى بلد ومن كنيسة الى كنيسة، اعمد الاطفال، ابشر الحبار، وارسم القسس والشهامسة، وانشر كلة الله في كل مكان وطأته قدمي،

جهوده الرعائية: (١) في عام ١٩١٩ اصطحبه الطيب الذكر البطريرك الياس الثالث الى الاستانة ومن هناك اوفده مندوباً من قبله الى مؤتمدر السلام في باريس ليسط امام اعضائه ما مني به الشرق والعرب من المصائب من جراء الحرب الكونية الاولى وطرح في الوقت نفسه موضوع الكنيسة السريانية. (٢) اغاث السريان النازحين الى سورية ولبنان من جراء الحرب الكونية الاولى حيث نزحوا على ثلاث موجات متعاقبة ففي عام ١٩٢٢، جلا سريان كيليكيا الى مختلف مدن سورية فعطف عليهم الاب الاقدس فاوجد لهم السكن والمأوى والمأكل والعمل ووجة عنايته الخاصة



البطريرك الياس الثالث يتوسط المطارنة افرام برصوم، يوحنا عباحي جبرائيل انطو يوم ترقية الاخيرين الى رتبة الاسقفية في حلب ٢٥ ايار ٢٩٢٣

الى سريان ادنه البالغ عددهم زهاء الفي نسمة . وفي سنة ۱۹۱۳ جاءت موجة اخرى من كيليكيا فيمسمت شطر بيروت وبعض المدن اللينانية الاخري، وهناك ايضاً سعى وعماونة جمعية ترقى المدارس السريانية في الولايات المتحدة ، لانشاء دار للأيتام السريان للذي فقدوا والديهم في وطنهم. وفي عام ١٩٢٤ جلا سريان الرها ( اورفا ) الى حلب فخف " لاستقبالهم ، وعدده يربو على الثلاثة آلاف نسمة ، ففتح لمم صدره الواسع وحصل لهم ارضاً تبلغ نحـو مئة الف مستر مربع . وسعى في انشاء دور مناسبة للسكرن المؤقت، وجمع لهم مساعدات من الموصل وحلب وافتتح مدرسة ابتدائية ، وحثهم على بناء كنسة ، وهم اليوم الرهاويون السريان القاطنون في حلب (حي السريان) . (٣) رحل الى القدس عام ١٩٣٢ للدفاع عن حقوق الكنيسة في الاماكن المقدسة ، اذ حاول البعض اغتصاب بعضها. فقابل المندوب السامي البريطاني ، وبسميه اوقفت الحكومة العتدى عند حده .

اعماله العمرانية : وجنَّه همِّة مشكورة الى الناحية العمرانية فشيِّد الكنائس والمدارس في سائر انحاء سورية ولبنان ، كالتالي :

- آ \_ أتم " بناء كنيسة مار جرجس في زيدل \_ حمص عام ١٩٢٤.
- ب \_ شيد كنيسة مار جرجس بالحسكة عام ١٩٢٤ ( هدمت وانشأ مكانه ا مار اوسطاناوس قرياقس مطران الجزيرة والفرات ، داراً فاخرة للمطرانية ، بعد ان اتم تشييد كاتدرائية مار جرجس بالحسكة ) .
- ه \_ بساعیه ، تبرع المرحوم سلیم عازار عام ۱۹۲۶ \_ ۱۹۲۰ بتشبید کنیسة مار افرام بحلب.
- د \_ شيد كنيسة مار جرجس في زحلة وكرسها عام ١٩٢٥ ، وكنيسة السيدة في قرية مسكنة \_ حمص ، وكنيسة مار اليان الناسك في القريتين وكر سها عام ١٩٣٢ ، وكنيسة مار بطرس وبولس في بيروت عام ١٩٣٣ ، وكنيسة مار جرجس في حي السريان بحلب عام ١٩٥٢ ،

كا شيئد مدارس في صدد وحفر وغيرها.

المآثر الناريخية الخالدة: في مقدمة جميع اعماله الرعائية والكنسية ، ومن ابرز جهوده الرسولية ،

تأسيسه المهد الكهنوتي الديني الذي اطلق عليه اسم القديس مسار افرام السرياني فكان كلية مار افرام الكهنوتية عام ١٩٤٥ في زحلة ونقل الى الموصل عام ١٩٤٥ وسنقف على تفاصيل ذلك في الجزء الثالث من كتابنا « السريان المان وحضارة » .

ومن مآثر قداسته اصدار مجلة شهرية باسم: المجلة المطريركية ديَّج فيها مقالات رنانة في الدين ، والادب ، والتاريخ .

اكتشاف الزنار المقدس: ومن الاحداث التاريخية الهامة التي رافقت عهده، اكتشاف زنار السيدة العذراء بكنيسة السيدة بحمص، وكان ذلك على اثر عثوره على رسائل خطوطة بالكرشوني والعربي، وكان قد وجهها وجهاء الملية في سورية الى وجهاء الملية في ماردين عام ١٨٥٧ ذكروا فيها انهم حينا هدموا كنيستهم المسهة باسم السيدة العذراء الم الزنار بحمص بنية التوسيع والترميم وجدوا زنار العذراء موضوعاً في وعاء وسط مائدة التقديس في المذبح، وبناءً على هده المؤشرات كشف المائدة في ٧ تموز عام ١٩٥٧ فكان هذا الاكتشاف الخطير.

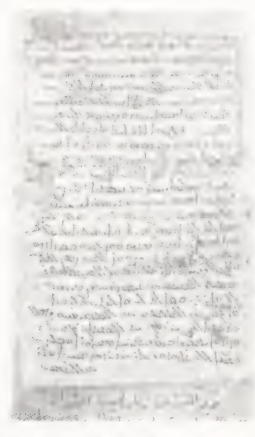
مواقفه الوطنية: يعتبر المرحوم البطريرك افرام برصوم

قطباً عربياً كبيراً في انقرن العشرين ، نظراً للخدمات الجليلة الدي قد ما للأمة العربية ، ولاستيعابه الكامل لقضاياها المصيرية . والاحداث التالية تؤيد ما نحن بصدده .

الما الما الما الما الفرنسي حمص القدى البطريرك خطاباً باللغة الفرنسية ، لفت انظـار الفرنسيين الى الواجبات المطلوبة منهم . وان يعتبروا انفسهم اصدقاء لا غزاة فاتحين . واشاد بجهود رجالات العرب الذين ناصروا الحلفاء في حملتهم على سورية . وطالبهم باعطاء العرب حق قدرهم .

حضر مؤتمر السلام في باريس عام ١٩١٩ ليبسط امام المؤتمرين ما 'مني به الشرق من جر"اء الحرب الكونية الاولى . وألقى كامة باللغة الفرنسية مفتتحاً قوله به طوبى لصانعي السلام ، فأطرى فكرة السلام العالمي ، وتطرق الى أسس السلام في العالم وحد"ت البطريرك: «بسطت عالة البؤس الحيطة بالشرقيين من البطريرك: «بسطت عالة البؤس الحيطة بالشرقيين من جراء الحرب ، وتوسيعت في وصف المصائب التي انتابتهم ، وكأنني مثلت امام المؤتمرين جثث القتلى الابرياء ، واشلاء الذين قضوا جوعاً وبرداً . فلم أر

دمعة تسيل، ولم أجد نظرة اشفاق على بؤس الشرقيين وشعرت كأني اخاطب اصناماً جامدة، وصخوراً صحاء وحداث البطريك ايضاً: «حضرت ومعي بعض احرار العرب، وكنا قبل الاجتماع قد تداولنا فيا بيننا واتفقنا جميعاً على ما يجب ان يقال في المؤتمر فشخصت الينا الابصار، واندهش الحاضرون من فشخصت الينا الابصار، واندهش الحاضرون من ان يدخل مطران يحف به مجاهدون عرب مسامون، وهناك طلب الي زملائي ان اتكلم باسمهم، وفي كلامي اكدت ان العرب عرب سواءً كانوا مسامين



صورة من رسالة قديمة تشير الى اكتشاف الزنار في كنيسة حمص

الم مسيحيين ، ثم وضعت جهاد العرب الى جانب الحلفاء المنتصرين وأشدت عمّ ثر ابطالهم وتحدث عن مواقف احرار العرب في صورية والبلاد العربية ، وتطرقت الى المشانق الطالة التي نصبت لأولئك الاحرار في دمشق وبيروت ، والمصائب التي حلّت في سائر البلاد العربية ، وذكرت ان للعرب مقراً مقدساً في الجرية والاستقلال وفي حياة الكرامة ، لكونهم أمة الحرية والاستقلال وفي حياة الكرامة ، لكونهم أمة عظيمة لها تاريخها الخالد ، ولها الايادي البيض على المدنية البشرية منذ اقدم العصور ، وما انتهيت من كلامي حتى هنف زملائي العرب : انك يا صمدي مطران العروبة .

- ٣ في عام ١٩٢٧ رحل الى لوزان ثم جنيف الى مؤتمر الاديان العالمي، وحضر بعض اجتماعات عصبة الأمم وبسط امامها قضايا الشرق والعرب.
- ع في عام ١٩١٩ وعندما تشكلت حكومة عربية في دمشق تحت الانتداب الفرنسي استعداداً للحكم الوطني المستقل في سورية ، ارتجل في النادي العربي بدمشق خطاباً وطنياً نفيساً اظهر فيه حقوق العرب في الحرية والحرية والحرية والحرية والحرية العرب في الحرية والحياة ، واطرى جهاد المناضلين الاحرار في سبيل

الاستقلال . واشار الى شهدائهم في دمشق وبيروت الذين علقوا على المشانق في سبيل القضية العربية.

و عندما سلخ لواء الاسكندرون وانطاكية من الوطن العربي حز فلك في نفسه وان فرنسا قد تصرفت في هدف القضية تصرفا أهوج في سبيل مصالحها الخاصة. فأعطت هذه البقعة السورية العربية الى غير العرب وشر دت أهلها السوريين. فراح يدافع عن هذا الحق السلب بلسانه وقلمه ، وكتب بحثاً تاريخياً اثبت فيه كون هذة البقعة هي سورية اصلاً وتاريخاً ، وعربية في طبيعتها .

٣ ـ لما وقعت كارثة فلسطين ، واهينت كرامة الوطن العربي في الصميم ، كان البطريرك المرحوم في طليعة الثائرين ضد ذلك التدبير الاستعماري. وعقد عدة اجتماعات حضرها كثيرون من رجالات سورية ، وراح يمطر الحكومات العربية القائمة وقتئذ وابلاً من اللوم الشديد لأنها لعبت دوراً سيئاً في ضياع هذه البلاد المقدسة(١) .

<sup>(</sup>١) لحضنا تاريخ حياة البطريرك افرام عن كتاب: نفحات الحزام للمطران غريغوريوس بولس بهنام \_ الموصل ١٩٥٩.

الكنيسة

السريابة

الدوم



قداسة مار اغناطيوس زكا الاول عيواس بطريرك انطاكية وسائر المشرق

# مار اغناط وس زكا الاول عيواص

بطريرك انطاكية وسائر المشرق والرئيس الاعلى الكنيسة السريانية الارثوذكسية الجامعة (١)

من مشاهير بطاركة انطاكية ، علماً ، وادارة ، وورعاً . ولد في الموصل في ٢١ نيسان ١٩٣٨ من ابوين فاضلين ها بشير عيواص . وحسية عطو . وفي الثامن من أيار نال سر العماد المقدس في كنيسة الطاهرة الداخلية في حي القلعة في المدوسل . وسمّ ي في المعمودية « سنحاريب ، وتحت في المدوسل . وسمّ واخوته : بهنام ، غانم ، عدنان ، واخواته : جنبد ، غزالة ، فائزة ) تربية مسيحية حقيقية ، ورضع لبان التقوى والفضيلة ومحبة العلم والمعرفة .

<sup>(</sup>۱) تلخيص عن كتاب: نور وعطاء. للمطران غريغوريوس يوحنا ابراهيم. حلب ١٩٨١.

تلقى الفى مدرسة اللهذيب للأحداث في كنيسة الطاهرة الداخلية ، ثم انتقل الهذيب للأحداث في كنيسة الطاهرة الداخلية ، ثم انتقل الى مدرسة مار توما . وقد ظهرت دلائل الفطنة والذكاء والنباهة عليه وهو لا يزال صغيراً ، وتوسس به معلمو المدرستين خيراً .

تلبية الصوت النعمة الالهية انتسب الى معهد مار افرام الكهنوتي في الموصل في العام ١٩٤٦ ود عي زكا.

كان زكا طالباً اكليريكياً مثالياً ، أحب الحياة الاكليريكية ، وشغف بالروحيات ، وعشق العلم ، وتعلق عجمة كنيسته وسريانيته .

رقي الى رتبة قارىء في العام ١٩٤٨ على يد المثلث الرحمة مار اثناسيوس توما قصير مطران الموصل. وفي العام ١٩٥٨ رقاه المثلث الرحمة المطران مار غرينوريوس بولس بهنام الى رتبة الابدياقن. وفي العام ١٩٥٤ توشح بالاسكيم الرهباني المقدس. ثم تعيش استاذاً في المهد الكهنوتي نفسه.

وفي السنة التالية 'نقلت خدماته الى مقر" الكرسي الرسولي في حمص \_ سورية حيث تعيين اولاً مساعداً

السكرتير البطريري، ثم سكرتيراً خاصاً لقداسة البطريرك افرام الاول برصوم وبقي ملازماً له حتى وفاته عام ١٩٥٥. وفي العام ١٩٥٥ وبتفويض من البطريرك رسمه المطرات ديونيسيوس جرجس القس بهنام شماساً انجياياً في كاتدرائية ام الزنار بحمص، وفي عام ١٩٥٧ أنصب سويريوس يعقوب بطريركاً لانطاكية فثبته سكرتيراً خاصاً له، وأداًى مهامه كسكرتير بنجاح كبير، وفي عام ١٩٥٧ رقاه مار اغناطيوس يعقوب الثالث الى درجة الكهنوت، وفي عام ١٩٥٧ رسمه اغناطيوس يعقوب الثالث الى درجة الكهنوت، وفي عام ١٩٥٧ رسمه المثلث الرحمات البطريرك يعقوب الثالث مطراناً للموصل وسماه سويريوس.

وراح مار سويريوس زكا مطران الموصل يفجير في ابرشيته نهضات روحية وعمرانية وعلمية . فقد وجيه كل عنايته في أول الامر الى جمع شمل الابرشية المبعثرة فأنشأ الجمعيات الخيرية ، وجمع شمل الشباب والشابات ولقيهم اللفة السريانية والتعاليم الدينية وانشأ منهم شمامسة وشماسات . وانعش المنابر بخطبه ومواعظه ، وعضد المدارس الابتدائية .

ومن أهم اعماله في الحقل العمراني:

- ١ ترميم الكنائس، كنيسة مار توما بالموصل، وكنيسة مار كوركيس بالموصل ايضا، وكنيسة القديسة شموني الاثرية في قرهقوش، وكنيسة مار افرام في كركوك، وكنيسة العذراء في سنجار.
- ٧ بناء وتشييد دارين و ثمانية حوانيت على ارض الطاهرة الخارجية بالموصل.
  - ٣ ترميم اوقاف كنيسة الطاهرة الخارجية بالموصل.

وبينا كانت اعمال الترميم والاعمار جارية في كنيسة مار توما بالموصل عام ١٩٦٣ اكتشفت ذخائر القديم مار توما الرسول، واحتفل نيافته بزياح تلك الذخيرة المقدسة، وشيّد ازاء مذبح الكنيسة القدعة مقاماً لائقاً للذخيرة، جعل مزاراً يتبرك منه المؤمنون.

واما في حقل المسكونيات ، فقد عمل فيه منذ عهد رهبنته ، واول ممارسة له في عالم المسكونيات كان حضوره مؤتمراً في القدس عام ١٩٥٩ والقائه محاضرة نفيسة ثم حضوره جلسات المجمع الفاتيكاني

الشاني في العامين ١٩٦٢ و ١٩٦٣ كراقب عثال كنيسة انطاكية السريانية . ثم تعين عضواً في اللجنة المركزية لمجلس الكنائس العالمي وظل عضواً فعالاً نشطاً حتى ارتقائه السدة الانطاكية في العام ١٩٨٠ ولا يزال مستمراً على هذه النشاطات ، ويعتبر قطباً مسكونياً كبيراً .

ولا يفوتنا ان نذكر تعيينه مطراناً لابرشية دير مار متى بالوكالة منذ عام ١٩٦٦، حيث سجنًل فيها جهوداً في مختلف الميادين الادارية والعمرانية والروحية ، وفي عام ١٩٦٩ 'نقل الى بفداد حيث تعين مطراناً لابرشيتها ، وفي هذه الابرشية الجديدة بذل جهوداً جبنارة ، ونشاطات ملحوظة ، من اجل تقدمها وازدهارها تماماً كما فعل في ابرشية الموصل ، ومن اعماله العمرانية :

١ \_ تشييد بناية الروضة مع قاعتين كبيرتين.

٧ \_ اقامة جناح ملحق بيناية المدرسة الابتدائية مؤلف من سبع غرف.

٣ - ترميم كنيسة العذراء في البتاويين ترميماً جذرياً.

ع - تشييد دار في مدينة الشرطة تبليغ مساحة ارضها سيمائة و خمسين متراً مربعاً اوقفها احد المؤمنين .

وفي عهده تم انشاء دار المطرانية على نفقة المحسنين المرحومين حياة زيونة ، ونجليها حميد ونافع زيونة اقتداء بركن عائلتهم المرحوم مجيد زيونة . كما تم انشاء بناء ضخم لناد اجتماعي هو نادي الانوار في منطقة القناة .

٥ - تم في عهده تشييد كنيسة مار متى الناسك في منطقة القناة عام ١٩٧٨ التي تبرع بانشائها على نفقته الحاصة المرحوم حميد بشير نوارة.

٧ - من ابرز اهتماماته ، سعیه في انشاء كنیسة مار توما بالمنصور عام ١٩٧٨.

هذا من الناحية العمرانية ، اما من الناحية الروحية فحد ث عنها ولا حرج وهو صاحب القول المأثور: والني افضل ان اعلم طفلاً الصلاة الربانية من الن اضع كتاباً في الفلسفة واللاهوت او ان اقيم صرحاً من البناء ، لأن الذي يهمني بناء البشر لا الحجر ،

فمن احداث اخويات، الى مدارس دينية صيفية، الى ندوات، هذا فضلاً عن المواعظ الروحية الدسمة التي كان يلقيها في كنائس بغداد.

ونظراً لقابلياته الادارية والرعائية ، فقد تعين ايضاً مطراناً لاوربا بالوكالة عام ١٩٧٦ ، كما لاحظ الكنيسة في اوستراليا ايضاً ، وسجل في جميع تلك الخدمات نشاطات ومآثر طيبة ، وفي عام ١٩٨٠ وعلى اثر وفاة المثلث الرحمات البطريرك يعقوب الثالث انتخب بطريركاً لانطاكية بالاجماع من قبل مطارنة الكرسي الرسولي المقدس وجرى تنصيبه بطريركاً في ١٤٨ ايلول ١٩٨٠ في كاتدرائية مار جرجس بدمشق ، في حفلة رائعة جداً ، القي خلالها خطاباً تاريخياً هاماً .

والكنيسة السريانية في كل مكان تمقد على بطريركما آمالاً باسمة نظراً لما يتصف به ، من روحانية ، وحكمة ، وعلم .

اما نشاطاته العلمية والفكرية فستجدها في الجزء الثالث من هذا الكتاب. نسأل الرب يسوع ان يحفظ لنا حياة قداسته ، ويلحظه بمين عنايته ذخراً للارثوذكسية ، وفخراً للسريانية ، ونصيراً للمسيحية ، وعضداً قوياً للأمة العربية . وابنا باراً للانسانية جمعاء .

# الكنيسة السريانة اليوم

ينتشر أبناء الكنيسة السريانية الانطاكية الارثوذكسية اليـوم، في الهند، والبلاد العربية (سورية، العراق، لبنان، الاردن، مصر، الخليج) وتركيا واوربا، والاميركتين الشهالية والجنوبية، واستراليا، وتقدر نفوسهم جميعاً على ما ينيف بثلاثة ملابين نسمة.

ويحتل الشعب السرياني في جميع تلك الاقطار ، مكانة عترمة ، ومنزلة تليق به ، نظراً لتمسكه بالايمان ، وتحليه بالفضائل ، واخلاصه للوطن ، وحبه للعمل . ومستواه الاجتماعي راق « ففيه العسكري ، والمحامي ، والطبيب ، والمهندس ، واستاذ الجامعة ، والمدرس ، والمعلم ، والتاجر ، والمقاول ، والمتعبد ، والنجار ، والصائغ ، والحداد واجمالاً يستوعب كل ما تتطلبه مرافق الحياة . قال فيه احد مؤرخي الروم الارثوذكس ما بأتي: «السريان شعب نشيط ، عامل ، مقتصد ، لذلك قامل اثرى فيه متسولاً . وبالرغم من

الازمات الشديدة التي مرت به ما برح محافظاً على مركزه الاقتصادي لحبه الدأب في العمل، وبعده عن تقليد الغربيان بالاسراف والبذخ ». وقال مؤرخ آخر بحاثة في الحسس الاسقفية في القرن الماضي ما يأتي: «ليس من الصعب على العناية الربانية ان عد هذا الشعب جذوره في الارض ثانية ، وعمل غاراً كثيرة اذ قد تحرر من سيطرة عقيدة غربية ، وصطوة اجنبية ، ومن الظلم والاضطهادات القاصية التي احتملها لمدة طويلة ، فهو في الوقت الحاضر مع كل ضعفه الحتملها لمدة طويلة ، فهو في الوقت الحاضر مع كل ضعفه عشرق البلاد وغربها »(١) .

# وأاستها

يرئس الكنيسة اليوم قداسة الحبر الاعظم مار اغناطيوس ذكا الاول عيواس ولقبه: « بطريرك انطاكية وسائر المشرق ، والرئيس الاعلى فاكنيسة السريانية الارثوذكسية في العالم ،

<sup>(</sup>۱) اغناطيوس زكا الاول عيواص : كنيسة انطاكية السريانية عبر العصور . سلسلة « دراسات سريانية » ص ٧ ـ حلب ١٩٨٠ .

الجالس سعيداً على الكرسي الرسولي البطرسي، وهو المائة والحادي والعشرون في عداد بطاركة انطاكية الشرعيين. ومقر الكرسي البطريركي هو دمشق عاصمة الجمهورية العربية السورية.

وفي الهند جاثليق او مفريات لقبه مفريات المشرق وهو الرئيس الاعلى المحلي للكنيسة في الهند، يخضع لسلطة قداسة البطريرك الانطاكي.

#### ابرشياتها

في الكنيسة اليوم ثمان وعشرون ابرشية ، عشر منها في الهند والاخرى في الاقطار الباقية من العالم وكالآتي:

# ۱ - ابرشمة دمشق - بطريركمة

مركزها دمشق ، وتشمل محافظة دمشق ، النائب البطريركي العام فيها حالياً سويريوس اسحق ساكا ١٩٨٠ - ولا يزال .

دخلت النصرانية الى دمشق منذ بزوغ الانجيل، وفيها اهتدى مار بولس الرسول. تأسس فيها الكرسي الاسقفي

مع نشوء المسيحية فيها ، ويعتبر القديس حنانيا(١) اول اسقف جلس عليه . وتسلسل الاساقفة من بعده بدون انقطاع تقريباً. وكثيراً ما كانت القدس تخضع لابرشية دمشق في القرن الخامس عشر وكان اسقفها يسمى «معاران القدس والشام ، واحياناً يشمل سلطانه كل سورية فيدعى «مطران سورية» واحياناً «مطران اورشلم والشام و حمص وطرابلس، كما كان يدعى بذلك غرينوريوس يوسف الكرجي ١٥١٥ - ١٥٣٧ . واشتهر من بين اساقفة دمشق في القرن السابع عثمر المطران يوحنا ابن الشاس سركيس ١٦٦٨ - ١٦٨٨ الذي نقل كتاب منارة الاقداس لابن المبري من السريانية الى المربية . وكان غيوراً على الار ثوذكسية وجادل اندراوس اخيجان الذي مرق من كنيسته الام الى الكنيسة الرومانية . ونقل الاشحم الى العربية اسوة بالروم الذي اخدوا في ذلك القرن يترجمون كتبهم الطقسية الى العربية. واشتهر ايضاً المطران غريفوريوس يوحنا شقير الصددي ابن عيسى ١٧٥٤ - ١٧٨٢ وكان رجلًا غيروراً نقل الى العربية بلغة بسيطة تاريخ مار ميخائيل الكبر.

<sup>1./9 81(1)</sup> 

ومن المطارنة الذين اساءوا سمعة هذا الكرسي خاصة والكنيسة عامة غريغوريوس يعقوب حلياني الذي رُرسم عام ١٨٣٤ و تبع الكنيسة الرومانية عام ١٨٣٩ واغتصب الكنيسة والاوقاف وترك له ذكراً سيئاً بين اسلافه وتوفي سنة ١٨٧٧.

وكان آخر مطران جلس على كرسي دمشق اثناسيوس عبدالمسيح الآمدي ١٨٣٠ . وكان يسوس امورها في اوائل القرن العشرين سويريوس افرام برصوم مطران سورية ولبنان . ثم اصبحت دمشق وبيروت ابرشية واحدة . وفي عام ١٩٥٠ تولاً هـا المطران سويريوس يعقوب ( البطريرك يعقوب الثالث بعدئذ) واصبحت ابرشية مستقلة في عام ١٩٥٨ ولا تزال .

# ٢ - ابرشية حص وحماه وتوابعهما

مركزها حمص، وتشمل محافظتي حمص وحماه مطرانها الحالي: ملاطيوس برنابا . ١٩٥٧ ولا يزال.

كانت حمص مطرانية مستقلة ، ومن المطرانيات السبع . المتازة ، تأسست في القرون المسيحية الاولى ، ويعتبر القديس سلوانس الشهيد اول اسقف لهذه الابرشية حيث دبترها اربعين سنة ، وألقى الى الوحوش مع ثلاثة رفاق

فاستشهد وهو شيخ كبير وذلك في مرسح مدينة حمص على عهد مكسيميانوس وكان ذلك في عام ١١٣ ، وتسلسل الاساقفة من بعده .

واشتمر في القرن الرابع المطران اوسابيوس الرهاوي الملفان احد تلامذة مار لوقيانس الشهيد وكان خطياً فصمحاً وكاتباً كبيراً ، ونجهل اسماء اساقفة حمص في الفترة الواقعة ما بين ٥٣٠ - ٧٢٧ و بعد هـذا تسلسل الاساقفة بشكل منتظم حتى عام ١٠٥٧ حيث ضعف مركزها في هذه الآونة فضمت الى كفرطاب حيث كان يدرها مطارنة كفرطاب. وفي عام ١١٧٥ استقلت ابرشية حمص مرة اخرى وكان يتولى امور ابرشيتها المطران ديونيسيوس داود الثالي ١١٧٥ - ١١٧٧ . وفي عام ١٢١٧ كان مطرانها مار ابوانيس الاول يسمى مطران حمص وصدد . وفي عام ١٢٨٣ دعى المطران ايوانيس الثاني مطران دمشق وحمص وحماه. وكان قورلس يوسف الثالث الذي نقله البطريرك بهنام سنة ١٤٤٥ - ١٤٧٠ الى حمص يسمى «مطران سورية» وذكر انه كانت تخضع للمطران يوسف كنائس بعلمك وقارا وصدد والنبك وطرابلس وافامية . واشتهر من بين اساقفة حمص قورلس نوح اللبناني الذي صار مفرياناً ثم بطريركاً

بعقوب ١٥٨٩ - وفي القرن السادس عشر كان قورلس يعقوب ١٥١٩ - ١٥٢٣ يدعى مطران حمص ومار يوليان وديوسقوروس ميخائيل النبكي ١٥٣٧ - ١٥٨٣ يدعلى مطران دمشق وحمص ودير مار موسى . وقورلس عيسى الاول النبكي ١٥٩٠ - ١٦١٩ يدعى مطران دير مار اليان وحمص وحمص ودعي ايوانيس اسطيفات الجنزري وحمص وحمداه . ودعي ايوانيس اسطيفات الجنزري مطران مورية . وكان آخر المطارنة في سلسلة مطارنة حمص غريغوريوس افرام ١٩٠٩ .

ولما رسم سوريوس افرام برصوم مطراناً لابرشية حمص عام ١٩١٨ سمي « مطران سورية ولبنان » ، ولما نصب بطريركاً عام ١٩٣٣ اتخذ من حمص مقراً للبطريركية حتى وفاته عمام ١٩٥٧ . ثم نقل المقر البطريركي الى دمشق ولا بزال .

#### ٣ - ابرشية حلب

مركزها حلب، وتشمل محافظات حلب والرشيد واللاذقية . مطرانها الحالي غريفوريوس يوحنا ابراهيم ١٩٧٩ . ولا يزال .

نشأت ابرشية حلب منذ القرون المسيحية الاولى ،

واول اسقف يطرح التاريخ الكنسي اسمه هو مــار اوسطاناوس الذي صار بطريركاً لانطاكية ٢٢٤ ـ ٣٣٧.

ومن المطارنة الذي اشتهروا على هذا الكرسي القديس اقاق الذي رسم عام ٣٧٩ وناهض بدعة نسطور بعنف بالتماون مع القديس رابولا مطران الرها . ومن مطارنة حلب ايضاً لوقا الذي حضر مجمع افسس الثاني عام ٤٤٩ وثاوكليسطوس الذي حضر مجمع خلقيدونية عام ٤٥١ . ثم نزى سلسلة مطارنة حلب تتسلسل بشكل منتظم من القرن السابع وحتى اواخر القرن الثالث عشر ، ويبرز في هذه الابرشية ، غي يغوريوس يوحنا ابن العبري الذي صار مفرياناً للمشرق وتوفي عام ١٢٨٦ + وبعد القرن الثالث عشر الضربت الامور في المنطقة نتيجة لاعمال التتر ، وشراكرسي احياناً ، غير ان سير الكنيسة كان متواصلاً .

غير ان المطران غريغوريوس الكرجي ١٥١٥ - ١٥٣٧ ميلقب بمطران اورشليم وحلب ودمشق وحمص وحماه.

ومنذ مطلع القرن السادس عشر اتخذت حلب مقراً بطريركياً لفترة إمن الزمن . فقد أقام فيها البطريرك نوح

اللبناني من عام ١٥٠٥ – ١٥٠٨ . والبطريرك بيلاطس اقام فيها عام ١٥٩٤ ، والبطريرك شمعون من ١٦٤١ – ١٦٥١ .

وفي هـام ١٦٢٥ حضر الى حلب البطويرك هداية الله وقد الله ميرونا وكان عدد القسس فيها اربعة عشر كاهناً.

ومن المطارنة الذين اساءوا السمعة ديونيسيوس ميخائيل ابن الشهاس نعمة جروه الحلبي ١٧٧٦ – ١٧٧٧ الذي مرق من الكنيسة الأم وتبع المذهب الروماني.

وكان غرينوريوس كوركيس يوسف الحلبي مطران الشام قد ضم اليه كرسي حلب عام ١٨١٧ لان الباباوية اغتصبت الحكنيسة والشعب واضعفتها ، كما ضمت ابرشية حلب الى المطران سوريوس افرام برصوم عام ١٩١٩ - ١٩٢٦ . ثم المطران سوريوس افرام برصوم عام ١٩١٩ - ١٩٢٩ . ثم استقلت حلب فتعين لها المطران قليميس يوحنا عباجي استقلت حلب فتعين لها المطران قليميس توما قصير استقلت حلب فتعين لها المطران غريغوريوس جبرائيل انطو كنائب ١٩٢٩ - ١٩٧٩ م شغر الكرسي حتى دُرسم بطريركي ١٩٤٠ - ١٩٧٩ ، منام عام ١٩٥٠ - ١٩٧٩ ،

# ع - ابرشية الجزيرة والفرات

مركزها الحسكة ، وهي من الابرشيات السريانية القديمة كانت تعرف باسم ابرشية جزيرة قردو او ابن عمر الواقعة على نهر دجلة بين نصيبين والموصل وكانت تابعة لكنيسة المشرق . عرف اول اسقف لها في التاريخ باسم ميليس في القرن الخامس ثم تسلسل فيها الاساقفة وكان آخر اسقف لهما يوليوس بهنام عقراوي سنة ١٨٨٤ - ١٩٣٧ . وفي عهده خربت كنيسة الجزيرة وهاجر من تبقى من اهلها في الحرب العالمية الاولى سنة ١٩١٤ اما اليوم فتشمل في الحرب العالمية الاولى سنة ١٩١٤ اما اليوم فتشمل مافظتي الحسكة ودير الزور ، وقد استحدثت امتداداً او استثنافا أو تيمناً عام ١٩٣٣ . وتعين لها أولاً الطران اقليميس يوحنا عباجي ، ومطرانها الحسالي اوسطاناوس قرياقس ١٩٤٣ ولا يزال . وهو شيخ مطارنة الكرسي الرسولي وعميده ، ويتميز بادارته الحكيمة ، وحبسه لبناء الكنائس .

# ه ـ ابرشية بيروت وزحلة

مركزها بيروت ، وتشمل محافظتي بيروت والبقاع

مطرانها الحالي: اثناسيوس افرام برصوم · ١٩٦٥ ولا يزال .

كانت بيروت مركزاً اسقفياً منذ فجر النصرانية ، وبعتبر قوارطس احد التلامذة السبعين اول اساقفة بيروت . وكانت تابعة لمطرانية صور حتى القرن الخامس حيث استقلت وصارت خاضعة مباشرة للكرسي الانطاكي . وكان آخر اساقفتها هو تلاس في القرن السادس الذي تحزب للمجمع الخلقيدوني . ثم تضعضت بيروت على اثر الزلازل المتكررة ولا سيا زلزالا سنتي ٥٥١ و ٥٥٥ اللذان قوضتاها ودمرتاها وادخلتاها في خبر كان . وبعدها اخذ بعض السريان يؤمنونها ويسكنون فيها . وكان بعض البطاركة عند قيامهم برحلات من انطاكية الى القدس يمر ون بييروت ويتفقدون فيها ابناء رعيتهم نذكر منهم مار ميخائيل الكبير ١٣٠٠ + واشتهرت بيروت في القرون واغناطيوس الثالث ١٣٥٧ + واشتهرت بيروت في القرون واغناطيوس الثالث ١٣٥٧ + واشتهرت بيروت في القرون

غير ان معظم السريان ظلوا مقيمين في بعض انحاء لبنان حتى اواخر القرن الثامن عشر ، و بقيت منهم بقية وافرة حتى اوائل القرن التاسع عشر ثم اخذ عددهم يزداد

وينمو. فقدمت اليها أسر من ديار بكر وماردين وطور عبدين تبعتها أسر اخرى توطنت في زحلة وطرابلس. وفي السنين اضنه وطرسوس ١٩٢١، ١٩٢١، ١٩٢١، نزح عن اضنه وطرسوس والرها جماهير غفيرة انضمت الى اخوانها في بيروت. فأسست لهم مطرانية في بيروت عام ١٩٢٣ وكان سويروس افرام برصوم اول مطران جلس على كرسيها (١).

#### ٢ - ابرشمة حمل لمنان

مركزهــا البوشرية ، وتشمل محافظتي جبل لبنان وطرابلس . استحدثت عام ١٩٨٠ ، مطرانها الحــالي : ثاوفيلوس جورج صليبا . ١٩٨٠ ولا يزال .

# ٧ - ابرشية بفداد والبصرة

مركزها بغداد ، وتشمل محافظتي بغداد والبصرة . دامت مطرانيتها خمسة قرون . وقد حفظ التاريخ اسماء

<sup>(</sup>۱) راجع: فيليب طرازي: اصدق ما كان عن تاريخ لبنان مج ٢ ص ٢٢ الاب شيمو: تاريخ بيروت \_ بحث ١٣ ص ٤٠ و ٤١ مجلة الآثار الشرقية مجلد ١ سنة ١٩٢٦ ص ٢١٩ ص ٢١٩.

تسعة من مطارنتها اولهم حبيب سنة ٨١٨ وآخره طيمثاوس يشوع الذي 'رسم سنة ١٩٦٥. وفي ١٩٦٩ استؤنفت فيها المطرنة بجلوس غرينوريوس بولس بهنام ١٩٦٠ + ثم خلفه سويريوس زكا عيواص حتى عام ١٩٨٠ حيث ارتقى الى الكرسي البطريكي . مطرانها الحالي: سويريوس حاوا ١٩٨١ ولا يزال .

# ٨ - ابرشية الموصل وتوابعها

مركزها الموصل ، وتشمل مدينة الموصل ، وسنجار وقر ، قوش والمحافظات الشهالية: اربيل والتأميم والسلمانية . اول مطارنتها خرسطوفورس سنة ٢٢٨ . وفي غضون القرن الثاني عشر للهيلاد 'نقل اليها والى نينوى ودير مار متى الثانية عشر للهيلاد 'نقل اليها والى نينوى ودير مار متى كرسي المفريانية ، وظل فيها حتى إلفاء المفريانية عام ١٨٦٠ . مطرانها الحالي : غريفوريوس صليبا شمهون ١٩٦٩ . ولا يزال .

# ۹ - ابرشمة دير مار متى

مركزها دير مار متى وتشمل برطلي وبعشيقة وبحزاني وعقرة وميركي. وهي كرسي ابرشية قديمة. اول مطارنتها برسهدي الشهيد نحـو سنة ٨٠٠ . مطرانها الحـالي : ديوسقوروس لوقا ١٩٨١ ولا بزال .

# ١٠ - ابرشية ماردين وتوابعها

مركزها ماردين وتشمل قرى ماردين وقلث ، ومحافظة ديار بكر وملطية واديمان وآل عزيز . يرئسها حاليا الأب الربان جبرائيل علاف النائب البطريركي ، الذي تسلم هذه الابرشية على اثر وفاة مطرانها فيلكسينوس يوحنا دولباني عام ١٩٦٩ .

من امها الابرشيات السريانية ، اول اساقفتها خرسطوفوروس في اواسط القرن الرابع ومن مشاهيرهم : حنانيا ٧٩٣ - ٨١٦ الذي اشترى دير الزعفران حيث كان مهجوراً ، واهتم في بنائه و تنظيمه واشتهر باسمه ، بايه شهرة يوحنا الرابع ١١٢٥ - ١١٦٥ . كان ولوعاً بعلم الهندسة والمساحة ، وادرك من ذلك بفضل اجتهاده شأواً بعيداً في تحويل مياه العيوق والانهار الى حيث يشاء ، ومن مآثره افتدى كثيراً من الاسرى الرهاويين عام ١١٤٤ . وعنايته في انقان الميرون المقدس ، وكذلك تطوع بترميم وانشاء في انقان الميرون المقدس ، وكذلك تطوع بترميم وانشاء الاديار والكنائس الخربة الكثيرة وأقام لها الكهنة والرهبان

وبلغ عدد ما رسمه سبعائة من القسوس والشامسة . وبعد وفاته خلا الكرسي لأن الماردينيين لم ينتخبوا لهم اسقفاً لارتضاء البطريرك بالاقامة عندهم. فأقام في ماردين البطريرك مار ميخائيل الكبير عام ١١٦٦ واتخذ دير الزعفران مقراً بطريركياً ولكنه لم يجلس في هذا الدير داعًا وإغاطال تردده اليه . فأقام نائماً عنه اخاه المطران صليا ، ثم رسم لها المطران يوحنا موديانا ثم عهدها الى ان اخيه المفريان غريغوريوس وبعد وفاة مار ميخائيل عام ١١٩٩ عادت ماردين الى كرسيها الاسقفي . ثم عاد كرسي ماردين الى البطريركية بجلوس اغناطيوس السادس يوسف بن وهيب عام ١٢٩٣ فجلس من ثم على كرسي ماردين اساقفة نابوا عن البطاركة حتى عام ١٩٠٢ ثم عاد كرسياً اسقفياً مرة اخرى في عهد اثناسيوس توما قصير ١٩٠٨ - ١٩١٢ و كان آخر مطارنتها فيلكسينوس يوحنا دولياني ١٩٦٩ + .

# ١١ - ابرشية طور عبدين

مركزها مذيات وتشمل قرى طور عبدين وبيت زبدي ونصيبين وقراها مطرانها الحالي: فيلكسينوس الياس ١٩٨٢ .

ابتدأت اسقفية طور عبدين سنة ١٦٥ وظلت حتى النصف الثاني من القرن الحادي عشر كرسيا اسقفياً واحداً مقره دير قرعين. وبعد هذا التاريخ ظهر الى جانب هذا الكرسي كرسي اسقفي آخر مقره في مذيات وحاح. وفي اواخر القرن الثالث عشر ومطلع القرن الرابع عشر ظهر كرسي اسقفي ثالث. وفي عام ١٣٦٤ بلغ عدد الابرشيات في طور عبدين خمساً. وفي عام ١٤٩٥ استحدثت في المنطقة رتبة المفريانية. ثم اخذ عدد الاسقفيات بالازدياد شيئاً فشيئاً.

وفي عام ١٩٢٣ رسم لهذه الابرشية مطران واحد باسم مطران طور عبدين جرياً على العادة القديمة ، ومقره مذيات .

#### ١٢ - ابرشية استانبول

مركزها استانبول ، وتشمل محافظتي استانبول وانقره يرئسها حالياً النائب البطريركي الخوري صموئيل اقدمير.

# ۱۳ - القدس وتوابعها: بطريركية

نیابة بطریرکیة \_ مرکزها القدس \_ وتشمل فلسطین والاردن . حالیاً شاغرة .

نشأت اسقفية القدس (اورشليم) منف فجر النصرانية ، ويعتبر الكرسي الاورشليمي اول كرسي في المسيحية ، كا يعتبر القديس يعقوب اخو الرب اول اسقف جلس عليه . وقد اتخذ اساقفة القدس دير مار مرقس مقراً لهم حتى القرن الرابع ، وبعد ذلك اخذ الاساقفة يتخذون الاديرة الحجاورة مقرات للكرسي ، كدير سمعان الفريسي ودير مريم المجدلية ، ودير مار توما وغيرها . وبعد ان ضاعت تلك الاديرة ، عاد الكرسي مرة اخرى الى دير مار مرقس ، واول مطران عاد الجلوس على الكرسي في دير مار مرقس ، هو اغناطيوس الثالث سنة ١٤٧١ ، وتعاقب بعده المطارنة هو اغناطيوس الآلث سنة ١٤٧١ ، وتعاقب بعده المطارنة الواحد تلو الآخر حتى يومنا هذا .

# ١٤ - ابرشية اميركا الشالية وكندا

مركزها لوداي \_ نيوجرزي وتشمل الولايات المتحدة وكندا. استحدثت شرعياً عام ١٩٥٧ مطرانها الحالي: اثناسيوس يشوع صموئيل . ١٩٥٧ ولا يزال .

١٥ - البرازيل - بطريركمة

نیابة بطریرکیة ، استحدثت عام ۱۹۸۲ ، مرکزها

المؤقت بللو او ريزني وتشمل البرازيل ، النائب البطريكي فيها حالياً كريستموس موسى سلامة .

#### ١٩ - الارجنتين - بطريركمة

نيابة بطريركية \_ استحدثت عام ١٩٨٢ \_ مركزها لا بلاطا ، بونس ايرس ، وتشمل الارجنتين . النائب البطريركي فيما حالياً : الاب صليمان غرير .

### ١٧ - ابرشية السويد والدول الاسكندنافية والمملكة المتحدة

مركزها الحالي سودرتاليا \_ السويد ، استحدثت عام ١٩٧٧ مطرانها الحالي: طيمثاوس افرام عبودي ١٩٧٨ ولا يزال .

## ١٨ - ابرشية اوربا الوسطى ودول البينيلوكس

مركزها الحيالي دير مار افرام \_ لوسر هولندا \_ استحدثت عام ١٩٧٧ وتشمل جميع دول اوربا الوسطى ودول البينياوكس ، مطرانها الحالي : يوليوس بشوع جيجك ١٩٧٩ ولا يزال ،

اما الكنائس غير المشمولة في الابرشيات السريانية فهي

عائدة ادارياً ومباشرة الى قداسة البطريرك مثل كنيسة الكويت وكنائس الخليج واوستراليا.

#### مدارسها

للكنيسة اليوم اكليريكية لاهوتية في لبنان . انشئت عام ١٩٣٩ وسيأتي الكلام عنها مفصلاً في الجزء الثالث من هذا الكتاب ، وهنالك اكليريكية اخرى في دير مار كبرئيل \_ مذيات \_ واكليريكية ثالثة في دير الزعفران .

#### حماتها العلمة

يتواجد اليوم في الكنيسة ، مطارنة ، وخوارنة ، و و الله و و و و الله و ال

وهـو خطيب مفوه، ومتحدث لبق. يتميّز بذكائه الوقّاد، وعقله الكبير.

وتصدر دار البطريركية بدمشق مجلة دينية تاريخية ادبية شهرية . انشئت عام ١٩٦٢ وهي لا تزال تسير بخطى متينة نحو الامام برعاية قداسة سيدنا البطريرك .

هذا وقد اشرنا إلى المعاهد الدينية في لبنان وتركيا.

#### اديارها

لها حالیاً اربعة ادیرة قدیمة دیر مار متی(۱) و دیر مار مرقس في القدس(۲) ، و دیر مار کـبرئیل في ترکیا(۳) ، و دیر الزعفران في ترکیا(۴) .

<sup>(</sup>١) السريان ايمان وحضارة مع ١ ص ٢٢٣

<sup>(</sup>٢) السريان ايمان وحضارة مج ١ ص ٢١٩.

<sup>(</sup>٣) السريان ايمان وحضارة مج ١ ص ٢٢١ - ٢٤١ .

<sup>(</sup>٤) السريان ايمان وحضارة مج ١ ص ٢٢٥.

ولاكليروسها نشاط ملحوظ في المجـالات العمرانية والثقافية والادارية . والكنيسة هي عضو في مجلس الكنائس العالمي ، وعثلها اليوم في اللجنة المركزية المطران يوحنا ابراهيم ولها مكانها اللائقة بها على الساحة المسيحية .

وللكنيسة ميتم ومأوى العجزة في لبنان \_ العطشانة \_ يرئسها نيافة المطران فلكسينوس متى ١٩٧٩ ولقبه: مطران المؤسسات السريانية .

#### صدر من هذه السلسلة

١ \_ السريان وحرب الإيقونات

٢ \_ اهل الكهف في المصادر السريانية

٣ \_ ادب الرسالة عند السريان

ع \_ المالك الآرامية

٥ \_ القيامة العامة في المصادر السريانية

٦ - عقيدة التجسد الالمي في الكنيسة السريانية الارثوذكسية

٧ - كنيسة انطاكية السريانية عبر العصور

٨ - الراعي والرعية

٩ \_ الكتاب المقدس في كنيسة انطاكية السريانية

١٠ السريان ايمان وحضارة \_ تاريخي

١١- السريان اعال وحضارة - ابائي

# القرارك

| محقم     |                                                              |
|----------|--------------------------------------------------------------|
| <b>C</b> | السريان اعان وحضارة                                          |
| ۵        | القدمة                                                       |
| 7        | المصادر                                                      |
| ١        | الكنسة المجاهدة _ بولس المجاهد الاكبر                        |
| 4        | الكنيسة والعالم                                              |
| ٦        | موقف السيحية من العالم                                       |
| •        | الكنسة الجاهدة                                               |
| \ \      | حركة التهود والاخوة الكذبة ١٦، حركات التحزب<br>المبتدعون ١٩. |
| **       | جهاد كنيسة انطاكية في القرنين الثالث والرابع                 |
| 41       | الصراع مع النسطورية والحلقيدونية                             |
| 50       | الجهاد العنيد                                                |
| ٤٧       | اقطاب الجهاد وفرسان النضال                                   |

مار فيلكسينوس المنبجي ٤٨ ، مار شمعون الارشمي ٤٥ ، مار سويريوس الانطاكي ٥٧ ، مار يعقوب الـبرادعي ٦٩ ، ثاودورة السريانية ٨٠ ، مار اثناسيوس الجيّال ٨٥

الكنيسة والعرب المسامون مشاهد الطاركة والمفارنة

مار احودامه ۹۷ ، مار ماروثا التكريتي ۹۹ ، مار جاورجي ۱۰۱ ، مار قريافس ۱۰۱ ، مار ديو نيسيوس التلمحري ۱۰۱ ، مار يوخنا بن عبدون ۱۱۵ ، مار ديونيسيوس يحيى ۱۱۸ ، مار اغناطيوس الثاني لعازر ۱۲۱ ، مار ميخائيل الكبير ۲۲۱ ، مار يوحنا ابن المعدني ۱۲۷ ، مار غريغوريوس يوحنا ابن العبري ۱۳۱ .

الكنيسة السريانية في سبعة قرون من القرن ٧ ً وحتى الواخر القرن ١٥٦ ً

ظهور بعض الافكار الدينية ١٤٤ ، سياسة بعض البطاركة العسفية ١٤٤ ، خلافات بين البطاركة والمفارنة ١٤٦ ، خلافات بين البطريرك والاساقفة ١٤٨ ، منح الرتب الكنسية بدون استحقاق ١٠٠ ، الطمع بالرئاسة لغايات دنيوية ١٥٢ ، المشاكسة ١٥٢ ، عقد المجامع للتنظيم الكنسي ١٥٣ .

خلاصة تاريخ الكنيسة في اربعة قرون: ١٦ ً - ١٩ ٢ ٢٥١

| 191   | الكنيسة السريانية في القرن العشرين |
|-------|------------------------------------|
| 190   | المطريرك افرام الاول برصوم         |
| 111   | البطريرك زكا الاول عيواص           |
| 1 1 1 | الكنيسة السريانية اليوم            |

رئاستها ۱۹۸، ابرشیاتها ۱۹۰، دمشق ۱۹۰، حمص و حماه و توابعها ۱۹۰، الجزیرة و حماه و توابعها ۱۹۲، الجزیرة و الفرات ۱۹۷، بیروت و زحلة ۱۹۷، جبل لبنان ۱۹۹، بیداد والبصرة ۱۹۹، الموصل و توابیها ۲۰۰، دیر مار متی ۲۰۰، ماردین و توابعها ۲۰۰، طور عبدین ۲۰۲، استنبول ۳۰۲، الفدس و توابعها ۲۰۲، امیرکا الشالیة و کندا ۲۰۶، البرازیل ۲۰۶، الارجنتین ۲۰۰، اور با الوسطی و دول البینیلوکس ۲۰۰، مدارسها ۲۰۰، حیاتها العامیة و دول البینیلوکس ۲۰۰، مدارسها ۲۰۰، حیاتها العامیة و دول البینیلوکس ۲۰۰، مدارسها ۲۰۰، حیاتها العامیة

| 1        | 6     | 1   | 11 8.1 | 1 |
|----------|-------|-----|--------|---|
| The same | اصواب | واا | (b5)   | 秀 |

| منعار | معقم | الصواب     | الحطأ       |
|-------|------|------------|-------------|
| 17    | 19   | واعتقد     | واعتنقد     |
| 14    | 4 8  | با فسس     | يافسس       |
| *     | **   | و نقتصر    | و نقتص      |
| Y     | 48   | فاسطين     | قلسطين      |
| ١.    | 4.5  | وتسعين     | وتسعون      |
| 1 +   | 40   | pd         | al          |
| 17    | 40   | فيلكسينوس  | فيلكينوس    |
| ٩     | 44   | مذكرته     | مذكرة       |
| *     | ma   | ديوسقوروس  | ديوسقو ليوس |
| 4     | ma   | انطاليوس   | ا نطا نیوس  |
| 4     | ٤٠   | شطره       | شطوة        |
| 14    | ٤١   | غنفرة      | غنفرة       |
| ٩     | 20   | الخلتمدوني | الخلقذوني   |
| p     | ٤٨   | وعند       | وعن         |
| ٧     | 0 +  | وشرح       | ومنح        |
| 4     | 01   | لفلابيانس  | لفلا يا نس  |
| 14    | 04   | غنفرة      | عنفرة       |
| 0     | 04   | يزرني      | يزورني      |
|       |      |            |             |

| ٥    | 09              | يستقبل     | يستفيل    |
|------|-----------------|------------|-----------|
| 17   | 48              | فأثار      | قاثار     |
| ١    | of od           | موزل       | موزول     |
| ١.   | ٧.              | عانى       | عان       |
| ٠ ١  | V *             | المطاردات  | المطارد   |
| ٥    | ٧٣              | والنوبة    | والنوية   |
| ٩    | VW              | الخلقيدوني | الخلقذوني |
| 11   | V*              | يجندون     | يحندون    |
| ٨    | ٧٤              | وعلمانيون  | وعلمانيين |
| 17   | Yo              | اعاقة      | älel      |
| ٤    | ٧٣              | وتتبارك    | ونتبارك   |
| 19   | $\wedge \wedge$ | واولى لها  | واولالها  |
| 1 pc | 94              |            | اسرها     |
| ٨    | ١ ٠ ٠           | ورتنب      | وزتئب     |
| ٩    | ١ ٠ ٠           | لفريانية   | لمفرياتية |
| 1 \  | 111             | زمنية      | رمنية     |
| ٩    | 112             | يفادر      | بغادر     |
| H    | 118             | طتفع       | متفيه!    |
| 0    | 117             | lilâo      | أشاشه     |
| ٦    | 119             | [à Caio    | lekin     |

ترقبوا صدور

الجزء الثالث لكتاب

المناء الماعة م

وهو تراثي - ادبي

الناب البطيرة العتام



السيال

المناء المنعة م

الجزء الثاني

